


“VOICE OF THE AEON”

N°1

DICIEMBRE 2025




Prefacio

Este fanzine no es una improvisacion ni un  gesto pasajero.
Es la condensacién de afios de estudio, practica, trabajo ritual, reflexion y experiencia
vivida por los miembros de la Orden Thelémica de la Paloma y la Serpiente.

Lo que el lector tiene entre sus manos es un fragmento de una corriente viva.
Una corriente moldeada por la devocién a Thelema, por la exploracidn disciplinada de
la Ley de la Voluntad y por el esfuerzo continuo de pensar, escribir y actuar desde el
despliegue del Nuevo Edn.

Esta publicacion reune textos, simbolos, intuiciones y posicionamientos que han
emergido a lo largo del tiempo —a veces en silencio, a veces en tension, siempre en
fidelidad a la necesidad interior de la Obra. No pretende ser definitiva ni exhaustiva.
Aspira, ante todo, a ser verdadera: verdadera a la experiencia de quienes transitan este
sendero, y verdadera a la responsabilidad que implica transmitirlo.

Sostener este fanzine en el tiempo no es solamente una decision editorial.
Es un acto de continuidad. Un compromiso con la memoria, la transmision y la
renovacion. Thelema no perdura en letras muertas, sino en voces vivas, en la praxis de
sus magos y magas, en formas que se renuevan y en el coraje de hablar desde el centro
de la propia Voluntad.

Que este fanzine permanezca abierto —al crecimiento, a la transformacién, a la
contradiccion— sin perder su eje.
Que sea un espacio donde la Paloma y la Serpiente coexistan: suavidad y fuerza, silencio
y palabra, devocién y transgresion.

Esto se ofrece no como doctrina, sino como simbolo.
No como autoridad, sino como contribucion.

Frater Voluntas Ignea

93
93/93




SECCION I: ARTICULOS, RITUALES,

Apostillas Thelemicas para recién Iniciados

El Saludo Thelemico:

“...Aquellos que hayan aceptado la LEY habran de anunciarla en el diario intercambio.
“Haz tu voluntad ser el todo de la Ley” (AC, “Liber CCC-Khabs Am Pekht”). Este saludo
puede ser utilizado con extrafios, quedando ello a criterio de quien vaya a realizarlo, y
siempre entre thelemitas, con voz firme y clara, y la mirada fija en el los ojos del
destinatario. Y este, debe responder “El amor es la ley, el amor bajo la voluntad”. Esta
ultima frase también se usara como saludo de despedida. Lo mismo debe hacerse en la
comunicacion escrita, ya sea email o epistolar, abriendo con “Haz tu voluntad ser el todo
de la ley”, y cerrando con “El amor es la ley, el amor bajo la voluntad”.

También, debe tenerse en cuenta a la hora de comunicaciones epistolares /emails entre
miembros iniciados de la orden:

“Cara Soror” (Querida Hermana), siendo su plural “Carae Sorores”

“Care Frater” (Querido Hermano), siendo su plural “Cari Fratres” (iiino Fraters!!!)
“Carae Sorores et Fratres” o “Carae Sorores Fratresque”

La Voluntad:

Esta, debe ser la apertura de cada comida, se realiza de la siguiente manera:
a- Haz tu voluntad ser el todo de la ley

b- Cual es tu voluntad?

a- Mi voluntad es comer y beber

b- Con qué fin?

a- Para fortalecer mi cuerpo

b- Con qué fin?

a- Para la realizacién de la Gran Obra (O de un propdsito concreto). Alternativamente se
puede preguntar cudl es la gran obra, cuando una misién en particular se presenta por
delante)

b- El amor es la ley, el amor bajo la voluntad.

Lecturas thelemicas:




Aleister Crowley ideo un sistema de clasificacién que sirve para entender el grado de
importancia que el atribuia a cada uno de sus escritos/libros/ensayos, etc., en relacién
al estado de conciencia en que fueron escritos, siendo ellos:

CLASE A: Son libros o escritos en los que no puede alterarse ni una letra de lo alli
expresado. Es decir, representan la declaracion de un ADEPTO, y no pueden ser
discutidos ni por la CABEZA VISIBLE de la Orden.

CLASE B: Son libros o ensayos surgidos como resultado de un trabajo de erudicién, y por
lo tanto son serios e iluminadores.

CLASE C: Son escritos que deben ser considerados mas sugestivos que otra cosa.
CLASE D: Rituales e Instrucciones oficiales.

CLASE E: Proclamas, cartas, y otras manifestaciones publicas.

Algunas publicaciones pueden ser de clasificacion mixta.

Practicas Thelemicas Basicas

» Estudio del Libro de la Ley

El Diario Magicko

Las cuatro adoraciones solares (Liber Resh Vel Helios)
Rituales de Destierro Menor del Pentagrama y del Hexagrama
Algun tipo de meditacion

Alguna disciplina o actividad fisica regular

YV V VYV

Y

Fiestas Thelemicas

“Que los rituales se lleven a cabo como debe ser
iiCon goce y belleza!!
iiSill jiFestejen!! jjRegocijense!! No hay miedo
de aqui en mas. Hay la disolucion
y el éxtasis en los besos de Nu”

(Liber AL vel Legis, 11-35 y 44)

20 de marzo: Afo nuevo thelemico
21 de marzo: Equinoccio de Otofio / comienzo del Tempus Messis -en el Hemisferio Sur-

8-9-10 de Abril: Celebracion de los tres dias de la recepcion/ escritura del Libro de la Ley
en el afo 1904.




5 de Mayo: Samhain (Ultima Cosecha, Noche Ancestral, Fiesta de los Muertos,
Halloween) - 31 de octubre en el Norte (1° al 5° de mayo en el hemisferio sur)

21 de Junio: Solsticio de Invierno- Yule (Alban Arthan, Solsticio de Invierno) - 21 de
diciembre en el Norte (21 de junio en el hemisferio sur).

1° de Agosto: Imbolc (Dia de Brigida, Candelaria) - 1 de febrero (1 de agosto en el
hemisferio sur).

12 de Agosto: Primer noche del profeta y su Novia. (1903, se casa con Rose Kelly)
21 de Septiembre: Equinoccio de Primavera / Comienzo del Tempus Sementis
12 de Octubre: Crowleymass (nacimiento de A.C el dia 12/10 de 1875)

1° de Noviembre: Beltane. Es el comienzo de la luz, de |la siembra y el pastoreo. Es una
fiesta de alegria, colores y gracias. Se celebra la Fertilidad y la sexualidad, el ciclo de la
fecundacioén y la floracién.

1° de Diciembre: Fiesta mayor de A.C, su pase al oriente eterno (en el ano 1947)
21 de Diciembre: Solsticio de Verano / Comienzo del Tempus Consiliis.

20 de Febrero: Lughnasad. Es el tiempo de la primera cosecha, y de las semillas que
aseguraran la futura cosecha. Misticamente, el Dios pierde su fuerza, al pasar su punto
maximo, ante la mirada triste y alegre de la Diosa, pues su semilla crece en su vientre y
él renacera. Es un punto de poder en el ano, un Sabbat mayor, simbolizado por la figura
del Ledn.

Terminologia Thelemica

Abominacion de la Desolacion: Refiere a la profecia biblica del Libro de Daniel, la cual
anuncia la desacralizacion del Templo Judio. Jesus se refirid a esta profecia en su
discurso entre los olivos como “fin del mundo”. Hoy en dia se interpreta como el Fin de
la era del Dios moribundo y la desolacion de sus Templos.

Abismo: El gran golfo/ zona/ area que separa los siete sephirot inferiores de los tres
superiores. Es la linea divisoria entre lo “actual”, lo “posible” (razén, emociones), y lo
“ideal” (divino).

Agape: Palabra griega que significa “amor”. Su valor gematrico es 93, el mismo valor que
la palabra thelema/voluntad.

Aiwass: Es la “inteligencia” que dicto el Liber Al vel Legis a Crowley, los dias 8,9 y 10 de
abril de 1904., en El Cairo, Egipto. En el griego, seria Aifaz, cuyo valor es 418, el mismo
gue Abrahadabra, la palabra del Edn, y el mismo valor que Heru-ra-ha, el Sefor del Eon.
En hebreo, Aiwass (AVIZ) tiene valor de 93, el mismo que Thelema, la palabra de la Ley.

Ankh-af-na-khonsu: Un Sacerdote tebano (o sea de la Ciudad de Tebas) cuya estela
funeraria se manifestdé durante la Revelacion del Libro de la Ley. AC seria su
reencarnacion (LIBER CCXX, I: 14). Literalmente significa “El vive para Khonsu”. Conocido




por los modernos egiptdlogos como ANKHEFENKHONS |I. Petosiris, Ilamado
Ankhefenkhons, fue un ALTO SACERDOTE DE THOTH en Hermopolis y también tenia
altos grados en el Sacerdocio de Sakhmet, Khnum, Amen-Re and Hathor.

Babalon: Es un nombre de BINAH, en su oficio de “esposa de la Bestia”, redentora del
mundo. Su gematria es 156, igual que “Ciudad de las Piramides” y “Zion”.

Bestia: Un oficial de A. °. A. ". cuyo numero es el NUmero 666. La Bestia es el MAGUS de
la Tercera Orden. El mote de AC en dicha Orden como MAGUS era “To Mega Therion”,
la gran bestia, y su nimero era 666.

Ciudad de las Piramides: Un nombre mistico de la Sephirah Binah, descripta como “La
Ciudad de la Noche” en que los misterios del Templo estan enterrados. El nombre se
debe al sistema enoquiano en el que, las cuatro TABLAS, llamadas las cuatro Torres de
Guardia estan compuestas por 156 cuadrados, siendo cada uno de ellos una Piramide
Tridimensional. 156 es el nimero de Babalon.

Dios Moribundo: Un tema espiritual en el Eon de Horus, en el que el Dios-Héroe muere
y resurge desde la muerte. Un aspecto central del Dios Moribundo es la “glorificacion a
través del sufrimiento”, concepto opuesto a la filosofia thelemica.

Edn: Era, medida de tiempo, marcada por un cambio significativo en la comprension y
expresion de la relacion entre lo humano y lo divino. AC consideraba que los eones
duraban 2000 afnos, basandose en la progresion del zodiaco. Las pruebas demostraron
gue el Eon de Osiris duro mas de 4000 afios, siendo desconocida la cantidad de afios que
duro el de Isis.

Edn de Isis: La antigua era del matriarcado, como bien lo marca la simbologia hallada
Edn de Osiris: La aparicidn del patriarcado, solar.

Eon de Horus: La era actual, en que los contenidos dominantes se expresan por el
simbolo del NINO, regido por la Ley de Thelema. El Eon de Horus comenzé en 1904 e.v.

Equinoccio de los Dioses: este término nace con el Ritual del Equinoccio de la Orden
Hermética de la Golden Dawn. En este ritual, el oficial que representa a Horus y presidia
durante los 6 meses anteriores, tomaba el lugar del Hierofante, que hasta ese momento
representaba a Osiris, el cual se despedia.

Gran Obra: El trabajo de la iniciacion al servicio del ser humano.

Had: Una variacion de HADIT, el cual es el centro de cada Estrella, la manifestacidon de
NUIT.

Hadit: Es el centro secreto de una Estrella, una manifestacion subjetiva de NU.

Harpocrates: El correspondiente griego del dios egipcio del silencio, gemelo de Horus,
Hoor-par-kraat

Heru-Ra-Ha: El sefior del Nuevo Eon. Aparece por primera vez en el Liber CCXX, Ill: 35.
Su valor en letras hebreas es 418.




Hoor: Transliteracion inglesa de Horus, utilizada en los textos sagrados.
Hoor-par-kraat: Transliteracion inglesa del egipcio Dios del Silencio.
Horus: Ver Hoor. Liber CDXVIII, Aethyr 16.

IAO: Tetragrammaton griego del nombre IHVH, interpretado también como ISIS,
APOPHIS, OSIRIS; Vida, Muerte y Resurreccion.

Isa: Transliteracién inglesa del copto. JESUS. Liber CCXX, I: 49.

Khabs: Termino egipcio que significa estrella. Una estrella individual que indica una
persona individual. El Khabs es la manifestacion de una persona con sus infinitas
posibilidades. Es la casa de HADIT.

Khu: El “revestimiento magico” del iniciado, la forma manifiesta del Khabs.

L.V.X: La formula simbdlica central del Eon de OSIRIS. Dia en latin. Pueden ser
interpretado tanto como Luz, como asi también la Luz de la Cruz.

Mujer Escarlata: titulo que lleva una oficial del tercer orden, consorte de la Bestia.
Quien, en la noche de PAN, en la Ciudad de las Pirdmides derrama gotas de sangre en la
copa de Babalon.

N.O.X: La férmula central del Eon de HORUS. En latin significa noche. Refiere a la noche
de PAN.

Nu: Una variacion de Nuit. Representa las infinitas posibilidades de manifestacion del
propio ser. Aparece por primera vez en el Liber CCXX, II:1. Esta palabra no tiene relacion
con el antiguo UN qué se puede encontrar en los libros de egiptologia.

Nuit: La DIOSA del infinito espacio. Representa las infinitas posibilidades de expresion
de la humanidad.

Santo Angel de la Guarda: Aquella entidad “transpersonal” que sirve como verdadero
monitor espiritual, llamado también el “ser superior” o “genio superior”, no hay un
término que tal vez lo defina precisamente.

Estela de la Revelacion: Estela funeraria del sacerdote tebano Ank af na khonsu (725 ac).
Aparece como la imagen dominante del Libro de |a Ley.

Thelema: Voluntad en el idioma griego. La palabra de la Ley.

Thelemita: Libro de la Ley 1.40: “Quien nos llama Thelemitas no obrara mal, si se adentra
en la palabra. Pues alli dentro hay Tres Grados, el Eremita y el Amante y el hombre de
Tierra. Haz lo que tu quieras sera todo de la Ley.”

Pronunciaciéon Thelemica: Por favor, como bien se ocupaba el profeta de sefialar, es
“crouly”, no “crauly”: Crowley rima con “holy”




COMO SE CALCULA EL ANO THELEMICO

El calendario Thelemita cuenta los afios desde 1904 E.V (el afio en que se recibid Liber
AL). Cada aino Thelemita comienza al momento del Equinoccio Vernal del hemisferio
norte, coincidiendo con la fiesta Thelemita llamada Fiesta del Equinoccio de los Dioses.
La fecha civil del aio nuevo Thelemita variara, por tanto, de un afio a otro, y de un lugar
a otro, dependiendo de la zona horaria local; pero siempre es a los pocos dias del 20 de
marzo.

En lugar de simplemente dar el recuento de afios desde 1904, el calendario Thelemita
utiliza un sistema de dos niveles. El nivel «superior» da un recuento de periodos de
veintidds afios, o «docosades», desde 1904. El nivel «inferior» da los afios desde el
inicio de la docosade actual. Ambos tienen base cero, y los nimeros distintos de cero se
representan como numeros romanos en mayuscula y minuscula, respectivamente. Asi,
por ejemplo, el afio civil 2021 es (después del 20 de marzo) el afio Thelémico Vvii, porque
1904 + (5 x 22) + 7 es igual a 2021.

Algunos Thelemitas asignan los veintidods afios de cada docosade a los veintidds Triunfos
del Tarot. Los propios nimeros de docosade también se asignan de esta manera. De ahi
que 2021 esté ligado al Triunfo V del Tarot, el Hierofante y al Triunfo vii El Carro.

Dentro de cada aio, las fechas y horas vienen dadas por las posiciones del Sol y la Luna
en el zodiaco tropical. Por ejemplo, el 3 de septiembre de 2021 EV a las 8:50 pm GMT-6
Costa Rica se expresaria como “Sol en 11° Virgo: Luna en 5 ° Leo: Anno VVvii”. Esta
informacidn especifica la fecha y la hora dentro de unas dos horas. Existe una libertad
considerable en cdmo se formatean las fechas y horas; se pueden usar nombres o
simbolos astroldgicos en castellano o latin, y frases detalladas o concisas. En la imagen
autogenerada de esta pagina en la seccién Calculos se puede apreciar un ejemplo.

Opcionalmente, se puede especificar el dia de la semana (medido en relacién con la
medianoche local). Se utilizan nombres latinos que corresponden a los planetas
caracteristicos de los dias, de la siguiente manera:

Domingo = Dies Solis
Lunes = Dies Lunae
Martes = Dies Martis
Miércoles = Dies Mercurii
Jueves = Dies Jovis
Viernes = Dies Veneris

Sabado = Dies Saturnii




10

Alternativamente, el nombre latino del planeta puede ser reemplazado por el simbolo
planetario apropiado.

Al dar fechas en el calendario civil, los thelemitas a menudo agregaran «e.v.» Esta es una
abreviatura de la frase latina «era vulgaris» o «era comun».

Entonces, para saber en qué afo estamos, empezamos desde 1904 (LIBER AL), y vamos sumando
de a 22, en 1926 empezé el afio Il y asi sucesivamente, entonces esta seria la consecucion de los
anos:

1904+ 22= 1926 (Afio )

1926 + 22= 1948 (Afio 1)
+22= 1970 (Afio Ill)
+22= 1992 (Afio IV)

+22= 2014 (Aho V)

Entonces, ESTAMOS EN EL ANO V (hasta 2036), y con respecto al afio, 2025 debemos contar
desde 2014 al 2025 (dado que este periodo-afo arranca en el 14), entonces:

ANO V, xi, Jovis-Jupiter 8, seria el dia de hoy ( esto es al dia que se hizo este articulo)

Importante: el afio nuevo thelemico es el 20/03




11

LA FORMULA ON

por Sol Lucet Omnibus

-Publicado originalmente en la web de Pyramidos-
ESBOZO HISTORICO

ON era el nombre con que los hebreos llamaban a la ciudad egipcia de Helidpolis:
“Ciudad del Sol”, donde el culto al Sol cobré su maxima expresion entre los egipcios. En
egipcio era llamada lunu, “Pilar”. En copto también era llamada “On”, que significa Luz.
La ciudad aparece en la Biblia en varias partes y con varios nombres, destacando Isaias
19:18: “En aquel dia habrd en Egipto cinco ciudades que hablardn el idioma de Canadn,
y que jurardn lealtad al Sefior de los Ejércitos. Una de ellas serd llamada Ciudad del
Sol.” Quiza debido a este versiculo hay quien afirma que ON era el nombre con que
Jehovah fue adorado entre los egipcios, * pero esto es sencillamente falso. En cualquier
caso, conociendo su origen es natural que como férmula magica haya estado siempre
asociada al Sol, considerandose ya desde antiguo como un nombre sagrado con el que
designar la divinidad solar.

* Asi lo afirma Malcolm C. Duncan en su Duncan’s Masonic Ritual and Monitor.
ASPECTOS BASICOS

En el Arbol, las letras de ON corresponden a los Senderos de Ayin y Nun (El Diablo y La
Muerte del Tarot). Estos Senderos conectan los Pilares laterales del Arbol con Tiphareth
(esfera del Sol) a través de Hod y Netzach. Su valor numérico es 120, el mismo valor de
la letra Samekh deletreada en su totalidad, * letra asignada al tercer Sendero que
conecta Tiphareth con Yesod, en el Pilar Central. Este hecho sugiere ya por si mismo que
el caracter de la férmula implica cierto balance o término medio entre opuestos.

* Samekh =S (60) + M (40) + K (20) = 120.




12

Esta formula se dice que lleva “mas alla de la vida y la muerte”, y en este sentido los
Senderos de Ayin y Nun simbolizan la Vida y la Muerte respectivamente. Samekh por su
parte equivaldria al balance medio entre ambas, el alcance mistico de una “Vida Mas
Alla”.

Esta simbologia se entiende por lo siguiente: Yesod, Hod y Netzach componen el Mundo
de Yetzirah, el Mundo Cabalistico propio de las impresiones mentales de todo género,
mientras que Tiphareth estad situado en el Mundo de Briah, donde sélo existe el
inconsciente personal o la conciencia del Yo sin impresiones mentales de ningun tipo.*
De este modo, el acceso a Tiphareth implica ir mas allda de la Vida y la Muerte en si
mismas, ya que solo podemos concebir la vida (y por extension, la muerte) en base a las
impresiones mentales con que percibimos y nos relacionamos con el mundo.** Puesto
gue obviamente uno no muere realmente al dar este paso, se dice que esto representa
el paso a una “Vida Mas All3”.

* Este es sOlo el aspecto mistico de esto, de donde no obstante puede deducirse todo lo
demas.

** O sea con Malkuth. Una vez dado el paso a Tiphareth, no hay Senderos que conecten
con Makuth. Ver mas adelante.

Si se analizan mas de cerca los elementos implicados en el Arbol, puede verse que todo
encaja con este simbolismo, equilibrandose de forma natural. Por ejemplo, el Sephirah
de Netzach se atribuye al Deseo: el impulso dinamico de la personalidad atado a la Vida,
de modo que su conexidn con Tiphareth implica el Sendero de la Muerte. Del mismo
modo, el Sephirah de Hod corresponde al Intelecto: el marco teérico que formaliza y
pone limites a la vida de Netzach, lo cual representa la Muerte, de modo que su conexidn
con Tiphareth implica el Sendero de la Vida, puesto que este es el camino por el que
nacen las formas de pensamiento en la conciencia en Yetzirah.*

* Ver El Libro de Thoth, Atu XV.

Por su parte, el Sendero de Samekh equilibra ambos extremos, estando situado en el
Pilar Medio, y representa el logro del Conocimiento y Conversacién con el Sagrado Angel
Guardidn, que tiene lugar en Tiphareth. Este Sendero representa el matrimonio
equilibrado de la Luna de Yesod con el Sol de Tiphareth: conciencia con inconsciente,
personalidad con voluntad, etc. Todo ello en la esfera de la Ruach, conectando los
nucleos de sus dos Mundos Cabalisticos correspondientes (Yetzirah y Briah), y poniendo
al iniciado en contacto directo con su Angel al acceder a Tiphareth.*

* Algo que tiene lugar particularmente a través del Sendero de Gimel, que lo conecta
con Kether.

En un sentido parejo a este, estos tres Senderos representan el camino por medio del
cual la Voluntad se manifiesta en la vida y la mente del iniciado. Crowley habla sobre
esto en El Libro de Thoth: “En el Arbol de la Vida los Atu Xl y XV estdn colocados



https://www.pyramidos671.com/s/cc_images/teaserbox_62247508.jpg?t=1510334615

13

simétricamente; llevan desde Tiphareth, la conciencia humana, hasta las esferas en que
se despliegan el Pensamiento (en un lado) y la Bienaventuranza (en el otro). Entre ellos,
el Atu XIV lleva igualmente hasta la esfera que formula la Existencia. (Véase nota sobre
el Atu X y la ordenacién en el Arbol.) Estas tres cartas pueden resumirse, pues, en un
jeroglifico de los procesos por los que la idea se manifiesta en forma. “

EL SENDERO DE PEH

Hay otro Sendero que juega un papel importante en la formula: el Sendero horizontal
de Peh, que conecta las polaridades de Hod y Netzach: intelecto y deseo, razén e
irracionalidad, y muerte y vida, en definitiva, como ya se ha dicho. Este Sendero
obviamente no conecta con Tiphareth, pero juega un papel fundamental en relacién a
dicha esfera, ya que la “destruccion” de la mente yetzirdhtica que implica el Sendero de
Peh es imprescindible para poder acceder a ella.

Esa destruccién es en cierto sentido la Muerte necesaria para acceder a la “Vida Mas
All3” en Tiphareth.* Se relaciona con el hecho de que el Sendero de Peh esté atribuido
al planeta de la guerra, Marte, a causa del conflicto inherente a las polaridades de Hod
y Netzach. Sin embargo, este conflicto es necesario para llegar a cierto punto medio
entre ambas partes, y poder asi trascender la esfera de las impresiones mentales de
Yetzirah.

* Ver El Libro de las Mentiras, comentario al capitulo 16: “La clave numero 16 (Sendero
de Peh) es “La Torre Destruida”. En este capitulo, la muerte es referida como una forma
de matrimonio.”



https://www.pyramidos671.com/s/cc_images/teaserbox_64640013.jpg?t=1510334383

14

Junto a esto, el resultado de sumar el valor de la letra Peh (80) a la férmula ON (120)
subraya la relacidn con este Sendero, ya que el resultado de ello, 200, es el valor de la
letra Resh y de su Sendero, atribuido al Sol, * propio de ON, nuestro Padre el Sol.

* Por partida doble, ya que en el Tarot también estd atribuido a la carta El Sol (Atu XIX).

Por ultimo y en un contexto mas amplio, el nimero 80 de Peh es un valor clave en la
estructura de la Ruach. Si se suma el valor de los Senderos de Lamed y Nun, el valor es
80, y si se suman los valores de los Senderos de Yod y Ayin, el resultado es el mismo.
Como puede verse en la grafica a continuacién, esto origina una simetria muy
precisa, conectando Fuego y Agua entre los Sephiroth cruzados (Hod-Chesed, Netzach-
Geburah) del mismo modo que el Sendero de Peh conecta Fuego y Agua (Netzach-
Hod). Esto involucra igualmente los Senderos de la formula ON, con el Sol (Tiphareth)

30+50=80
10+70=80

como eje central.




15

LA LLAVE DE LA CRIPTA

Enel Liber 418, ON aparece designado como la “Llave de la Cripta”, * sefialando que esta
férmula es clave para acceder a la Segunda Triada del Arbol, sede de la llamada “Cripta
de los Adeptos”.

* Aetiro nimero 12: “El Angel dice: Y esta es la palabra de doble poder en la voz del
Maestro, en la que el Cinco se conjuga con el Seis. Esta es la interpretacion secreta que
no puede ser entendida, salvo sélo por aquellos que entienden. Y por ello es la Llave de
la Entrada del Poder, pues no existe poder que perdure, salvo aquel que desciende en mi
carruaje desde Babilonia, la ciudad de las 50 Puertas, la Entrada del Dios ON. Ademads,
ON es la Llave de la Cripta, que es 120. Del mismo modo que la Majestad y la Belleza
vienen de la Sabiduria Supernal.”

Esto tiene su paralelo en la Golden Dawn, donde en el ritual de ingreso al grado de
Adeptus Minor se mencionan los 120 afios simbdlicos que le lleva al aspirante atravesar
los cuatro primeros grados de la Orden, desde Malkuth hasta Tiphareth.* El Sendero de
Samekh corresponde al grado intermedio llamado “Portal” en la Golden Dawn
(“Dominus Liminis” en la A~.A-.), culminaciéon del trabajo en los grados anteriores. En
el Liber O, Crowley apunta en relacion al Signo del Portal: “El Grado del Portal se atribuye
en particular al elemento Espiritu; remite al Sol; los Senderos Samekh, Nun y Ayin se
atribuyen a este grado. “

* Ver The Equinox, Volumen |, Namero 3.
EL RITUAL DEL PENTAGRAMAY Y EL LIBER RESH

La aplicaciéon de la féormula ON con el fin de enfocar y equilibrar magicamente al
aspirante en direccién a Tiphareth esta presente también en rituales de uso thelémico
como el Ritual Menor del Pentagrama y las adoraciones solares del Liber Resh. En estos
rituales, la distribucién de los Elementos en los puntos cardinales se basa en la férmula
ON, tomando las permutaciones del Tetragrammaton en el Zodiaco como referencia.*

* Ver Liber 777, Columna CXL.

En estos dos rituales, la permutacién de Sagitario/Samekh, que es nn'I (Este/1/Aire —
Sur/'/Fuego— Oeste/n/Agua— Norte/n/Tierra), corresponde a ON (recordar que Samekh
es una sintesis de la formula ON). Esta era la disposicién basica de los Elementos para
toda la Orden Exterior en la Golden Dawn, algo que Crowley desarrolla a su modo en
la A..A... La permutacién apuntada define la distribucion de los Elementos en relacion al
Sol (Tiphareth), enfocando al practicante en esa direccion. Ver Estudio sobre el Ritual
Menor del Pentagrama para mas detalles. *

* Tal como Crowley apunta ensu Liber LVIII: “120=1x2 x 3x 4 x 5, siendo asi una sintesis
del poder del pentagrama”. Cabe afiadir que el Liber Samekh (parte del rito personal de
Crowley para su acceso a 5=6) sigue esta misma distribucién de los elementos en los
cuadrantes, y fue numerado 120 por Crowley en 1920. Por otro lado, en su reedicion



https://pyramidosblog.wordpress.com/2018/04/16/estudio-del-ritual-menor-del-pentagrama/
https://pyramidosblog.wordpress.com/2018/04/16/estudio-del-ritual-menor-del-pentagrama/

16

posterior en el Magia(k) en Teoria y Prdctica, este Liber fue numerado como 800, el valor
de Qeseth.

ESTE

A

RAFAEL

NORTE % SUR
3 Ty, \
4 HOD NETZACH | /\

! AR . LN
URIEL J PER ji MIGUEL
\‘\. p% o

YESOD |

/

-

OE-STE
17

GABRIEL

De todo esto puede deducirse que ON no es una férmula propia de Tiphareth, sino mas
bien un medio para enfocarse en dicho Sephirah. En otro sentido, se trata del modo en
gue la Voluntad del aspirante se manifiesta en la forma, ante lo cual este debe aprender
a equilibrarse en la Orden Exterior (ver Voluntad Verdadera y la Férmula ON para un
analisis mas en profundidad de esto). Como Crowley apunta en su Liber LVIII, el 120
implica una “redencion inferior respecto a aquella asociada con Tiphareth”, basandose
en su analisis del numero: “el 120 puede simbolizar como mucho cierta condicion
intermedia de estabilidad, i pues como puede irse del 2 al 0?” Esta “redencidn inferior”
se entiende en relacién a la férmula N.O.X., de la que se hablara luego.

EL ARCO Y LA FLECHA

Mercurio es el planeta regente de Sagitario, el signo asociado al Sendero de Samekh, y
la flecha es el arma magica atribuida a este Sendero (ver Liber 777, Columna



https://pyramidosblog.wordpress.com/2018/05/10/voluntad-verdadera-y-la-formula-on

17

XLI). Tradicionalmente, se considera que esta flecha es disparada en Malkuth por medio
de Qeseth, el arco (Qeseth significa “arco”) que forman los tres Senderos de Malkuth:
Shin, Tau, y Qoph. Estos Senderos conectan con los Sephiroth de Yetzirah, del mismo
modo que los tres Senderos de ON conectan esos mismos Sephiroth con Tiphareth.

La relacién entre Malkuth y Tiphareth es determinante. Basicamente, cuando se accede
a Tiphareth por medio de Ila iniciacién, dejan de haber Senderos que conecten con
Malkuth. Esto implica en cierto modo ese acceso a una “Vida Mas All3” del que se ha
hablado, ya que al trascender las impresiones de la mente propias del Mundo de
Yetzirah, uno deja de estar conectado a la vida tal como esta se entiende en Malkuth.

Una vez llegado a Tiphareth, las impresiones de la realidad objetiva que hasta ahora le
llegaban al aspirante desde Malkuth pasan a provenir directamente de los Supernos, y
especialmente desde Kether, la sede del Angel. Esto representa en cierto modo la
habilidad para ver mas alla de las apariencias de la realidad ordinaria de Malkuth.

LOS PILARES DE LA DUALIDAD

La férmula ON también se asocia a los dos Pilares laterales del Arbol, y puede de hecho
extenderse desde Hod y Netzach a lo largo de los Senderos que integran los dos Pilares,
abarcandolos de este modo por entero. A esto se afiaden los Senderos de Peh (del que
ya hemos hablado) y Shin. La combinacién de Senderos resultante da valores numeéricos
relevantes, ya que los Senderos atribuidos al Pilar Izquierdo (incluyendo Shin) da 418, y
la del Pilar Derecho (incluyendo Peh) 156. Jerry Cornelius da un buen repaso a esta
extension de la féormula en su revista Red Flame, Epistolas 3,5y 6.

LA ENTRADA DEL DIOS SOL

Existe también cierta relacion entre ON y N.O.X., siendo esta ultima la llamada “Noche
de Pan” de la triada de los Supernos, con que se simboliza el paso al Sephirah de Binah:
una férmula de oscuridad en contraste con la L.V.X. de la Segunda triada, simbolizando
gue la Luz del Hijo en Tiphareth tiene su origen en la oscuridad del vientre de la Gran
Madre (Babalon, la Gran Madre situada en Binah, que significa de hecho “Entrada del
Dios Sol”). Existe cierto tipo de inversién, tanto en la disposicion de las letras, que son
las mismas (ON/NO-X), como en los valores numéricos de las dos palabras, puesto que
N.O.X. = 210, los mismos componentes numéricos del 120 dispuestos de diferente
forma, como modos distintos de resolver la unidad y la dualidad en el 0 cabalistico. *

* Liber LVIII: “120: SMK, Samekh, una proposicion. También MVSDI: base, fundacion. 120
=1x2x3x4 x5, siendo asi una sintesis del poder del pentagrama. (También 1 + 2 + ...
+ 15 = 120) De ahi su importancia en el ritual 5=6 (ver Equinox, Numero Ill). Yo sin
embargo discrepo en parte; me parece que simboliza una redencion menor a aquella
asociada con Tiphareth. Comparar con los niumeros 0.12 y 210 del Liber Legis y el Liber
418, para apreciar la superioridad de estos. Pues mientras el primero representa la
formula sublime del infinito floreciendo en la finitud, y el sequndo la suprema reduccion
de la finitud a la infinidad, el 120 puede simbolizar como mucho cierta condicion




18

intermedia de estabilidad, ¢ pues como puede irse del 2 al 0? 120 también es ON, nombre
de Dios de gran importancia. “

De un modo similar, la atribucion de las letras de N.O.X. a los grados de la A..A.. genera
cierta simetria entre las letras Ny O y los Senderos de Nun y Ayin. Esto encaja asimismo
con la relacion cruzada entre los Elementos atribuidos a los Sephiroth de los Pilares
Laterales, relacién que hemos visto ya arriba en relacién al Sendero de Peh. La letra X
por su parte refleja a Samekh a un nivel superior, en el Sendero de Gimel.



https://www.pyramidos671.com/s/cc_images/teaserbox_66132334.jpg?t=1510334032

19

“Pranayama y su Paralelo en el Lenguaje, Mantrayoga”

Traduccion por Fr. Nartuin para OTPS

[Liber IV, 1, 1]

Trataremos a fondo de la conexidon entre la respiracién y la mente cuando nos
ocupemos de la Espada Magica, pero puede resultar util que adelantemos algunos
detalles de tipo practico. Puedes consultar varios manuales hindues y los escritos de
Kwang Tze para diversas teorias notables sobre métodos y resultados.

Pero en este sistema escéptico uno deberia estar satisfecho sélo con afirmaciones de
las que no merezca la pena dudar.

Dado que el propésito final de la meditacion es calmar la mente, puede resultar un
preliminar util calmar la consciencia de todas las funciones corporales. De esto se ha
tratado en el capitulo sobre la Asana. Podemos mencionar, sin embargo, que algunos
yoguis llevan esto hasta el punto de intentar detener el latido de su corazén. Sea esto

deseable o no, seria inutil para el principiante, y por lo tanto él debe esforzarse en

mantener la respiracion muy lenta y muy regular. Las reglas para esta practica se
ofrecen en el Liber CCVI.

La mejor manera para cadenciar la respiracion, una vez que se haya alcanzado cierta
habilidad con un reloj, es mediante el uso de un mantra. El mantra actua en los
pensamientos de modo muy similar a como el Pranayama lo hace sobre la respiracion.
El pensamiento es reducido a un ciclo periddico; cualquier pensamiento intruso es
lanzado fuera por el mantra, tal como los fragmentos de barro serian despedidos por
una rueda en movimiento; y cuanto mas rapida gire la rueda, mas dificil sera que
cualquier cosa se adhiera a ella.

Esta es la forma apropiada de practicar un mantra. Pronuncialo tan alto y tan lento
como sea posible diez veces, después no tan alto y un poco mas rdpido diez veces mas.
Continla este proceso hasta que no haya otra cosa que un movimiento rapido de los
labios; este movimiento deberia continuarse, aumentando la velocidad y
disminuyendo la intensidad, hasta que el murmullo mental absorba completamente al
fisico. El estudiante estara en este momento absolutamente calmado, con el mantra
corriendo por su cerebro. Debe continuar, sin embargo, aumentando su velocidad
hasta que alcance su limite, en el que deberia continuar tanto tiempo como le sea
posible, para luego cesar la practica invirtiendo el proceso arriba descrito.

Cualquier frase puede ser usada como un mantra, y posiblemente los hindues tienen
razén cuando piensan que hay una frase concreta para cada hombre concreto. Algunos
pueden encontrar que los mantras liquidos del Quran se deslizan demasiado
facilmente, con lo que seria posible continuar con otro tren de pensamientos sin
interferir con el mantra. Se espera que, mientras se dice el mantra, se medite sobre su
significado. Esto sugiere que el estudiante podria construirse para si mismo un mantra
que pudiera representar el Universo en sonido, como el pantdculo [1] lo haria en la
forma. En ocasiones un mantra puede ser "entregado", es decir oido de alguna forma



http://textosmagiak.blogspot.com/2008/12/liber-iv-i-ii-pranayama-y-su-paralelo.html
http://textosmagiak.blogspot.com/2008/11/liber-iv-i-asana.html

20

inexplicable durante una meditacion. Un hombre, por ejemplo, usd las palabras: "And
strive to see in everything the will of God" ["Y esfuérzate en ver en cada cosa la
voluntad de Dios"]. A otro, mientras estaba ocupado en matar pensamientos, le
llegaron las palabras "And push it down" ["Y apriétalo"], aparentemente referida a la
accion de los centros inhibidores que él estaba usando. Al continuar con esto, obtuvo
su "resultado".

El mantra ideal deberia ser ritmico, podriamos decir que hasta musical; pero tendria
gue haber énfasis suficiente en algunas silabas para ayudar a la facultad de la atencion.
Los mejores mantras son los de duracidon media, por lo menos para el principiante. Si el

mantra es demasiado largo, puede olvidarse, a no ser que se practique muy
intensamente durante una gran extension de tiempo. En el otro lado, mantras de una
Unica silaba, como "Aum" [2], resultan bastante vacilantes: la idea ritmica se pierde. He
aqui algunos mantras utiles:

1. Aum.

2. Aum Tat Sat Aum. Este mantra es puramente espondaico.

WD o
‘

Auriv (ot

Aush - ma-ni pad-me hiih

4. Aum shivaya vashi. Tres troqueos. Obsérvese que shi significa descansar, el aspecto

absoluto o masculino de la Deidad; va es energia, el lado manifiesto o femenino de la

Deidad. Por lo tanto, este mantra expresa el rumbo completo del Universo, de Cero a
través de lo finito hasta volver a Cero.

SEESSTE

Auy §i-vd - ya od- 5 g - 13- Si

5. Allah. Sus silabas estan acentuadas por igual, con una cierta pausa entre ellas; los
fakires las combinan normalmente con un vaivén ritmico del cuerpo.

6. Hua Allahu alazi lailaha illa Hua.
He aqui algunos mas largos:

7. El famoso Gayatri.



http://1.bp.blogspot.com/_2fsSnxTiN_c/STq3FXkTgbI/AAAAAAAAApw/UMDYvSNBLBo/s1600-h/IMAGEN01.jpg
http://1.bp.blogspot.com/_2fsSnxTiN_c/STq2t5d5DCI/AAAAAAAAApo/xFsyDjkkoEE/s1600-h/IMAGEN02.jpg
http://3.bp.blogspot.com/_2fsSnxTiN_c/STq2Yv_oyxI/AAAAAAAAApg/JPxLxV4T94M/s1600-h/IMAGEN03.jpg

21

Aum! tat savitur varenyam
Bhargo devasya dimahi
Dhiyo yo na pratyodayat.

Desglosa esto en tetrametros trocaicos.

8. Qol: Hua Allahu ajad; Allahu Assamad; lam yalid walam yulad; walam yakun lahu
kufwan ajad.

9. Este mantra es el mas sagrado de todos lo que existen o pueden existir. Es de la
Estela de la Revelacidn [3].

“A ka dua
Tuf ur biu
Bi aa jefu/ chefu
Dudu ner af an nuteru”.

ka du-a Tuf ur bi-u Aa che-

Hay pues suficientes para escoger [4].

Hay muchos otros mantras. Sri Sabapaty Swami ofrece uno concreto para cada uno de
los Chakkras. Pero que el estudiante seleccione un mantra y lo domine
completamente.

No has comenzado siquiera a dominar un mantra hasta que no siga entero durante el
suefio. Esto es mucho mas facil de lo que parece.

Algunas escuelas preconizan la practica de un mantra con la ayuda de musica
instrumental y de danza. Ciertamente se obtienen efectos muy notables en la direccion
de los poderes "magicos", pero que sea normal obtener grandes resultados
espirituales es dudoso. Quienes quieran estudiar esto pueden recordar que el desierto
del Sahara esta a tres dias de Londres, y sin duda los Sidi Aissawa estaran encantados
de aceptar pupilos. Pero esta discusion sobre la ciencia paralela del mantra-yoga nos
ha llevado bastante lejos del tema del Pranayama.

El Pranayama es notablemente util para tranquilizar las emociones y los apetitos; vy,
sea por causa de la presion mecanica que ejerce, sea por la completa combustidon que
produce en los pulmones, parece admirable desde el punto de vista de la salud. En
particular, los problemas digestivos se eliminan muy facilmente con este método.



http://1.bp.blogspot.com/_2fsSnxTiN_c/STq17hUK_AI/AAAAAAAAApY/we85AwkaKlU/s1600-h/IMAGEN04.jpg

22

Purifica tanto el cuerpo como las funciones inferiores de la mente [5] y ciertamente el
estudiante serio deberia practicarlo no menos de una hora diaria.

Cuatro horas es un periodo mejor, un justo medio. Dieciséis horas es demasiado para
la mayoria de la gente.

Notas del autor
[1] Véase Parte |l.

[2] Sin embargo, al decir un mantra que contiene la palabra "Aum", uno olvida a veces
las otras palabras y permanece concentrado, repitiendo el "Aum" intervalos. Pero esto
es el resultado de una practica ya comenzada, no el comienzo de una practica.

[3] Véase Equinox VII.

[4] Significados de los mantras
1. Aum es el sonido producido al respirar fuerte desde la parte de atras de la garganta
y cerrar gradualmente la boca. Los tres sonidos representan los principios creativo,

preservativo y destructivo. Hay muchos mas detalles sobre esto, suficientes para llenar
un volumen.

2. iOh ese Existente! jOh! -- Una aspiracion a la realidad, la verdad.

3. iOh la Joya en el Loto! jAmén! -- Se refiere a Buddha y a Herpdcrates, pero también
al simbolismo de la Rosa Cruz.

4. Expone el ciclo de la creacidn. La Paz manifestandose como Poder, el Poder
disolviéndose en la Paz.

5. Dios. Totaliza 66, la suma de los primeros 11 nimeros.
6. El es Dios, y no hay otro Dios sino El.

7. iOh! Meditemos estrictamente sobre la adorable luz de ese divino Savitri (el Sol
interior, etc.). jQue ilumine nuestras mentes!

8.Di:
iEl es Dios solo!
iDios el Eterno!
iNo ha engendrado ni ha sido engendrado!
iNi hay nada parecido a El!

9. jUnidad profundamente mostrada!
Yo adoro el poder de Tu aliento,
Supremo y terrible Dios,




23

Que haces a los Dioses y a la Muerte
Estremecerse ante Ti:
iYo, yo Te adoro!

[5] Con énfasis. Con énfasis. Con énfasis. Es imposible combinar el Pranayama
correctamente realizado con el pensamiento emocional. Deberia recurrirse a él
inmediatamente en cualquier momento de la vida en que la calma se encuentre

amenazada.

En general las practicas ambulatorias son mas beneficiosas para la salud que las
sedentarias, porque de esa forma el caminar y el aire fresco estan garantizados. Pero
deberian realizarse ciertas prdcticas sedentarias, combinadas con la meditacion. Por

supuesto, cuando por asi decirlo se "corre" tras los resultados, caminar es una
distraccion.

Isopsefia

Por Frater Nartuin para OTPS

Tomado de https://es.wikipedia.org/wiki/lsopsef%C3%ADa

Isopsefia (ioog isos,"igual" y Yfidog psephos," guijarro”) es la practica de sumar los
valores numéricos de las letras (véase Numeracion griega) en una palabra para formar

un solo numero. Los antiguos griegos utilizaban guijarros ordenados en patrones para
aprender aritmética y geometria.

QROETHAQRONAE
FENTEYSANEGOH
LREROALOR: BYA
MOANNINHIA>
L KALTAAEE TTAQA
FTANBQN Y BYA



https://es.wikipedia.org/wiki/Isopsef%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Numeraci%C3%B3n_griega
https://es.wikipedia.org/wiki/Aritm%C3%A9tica
https://es.wikipedia.org/wiki/Geometr%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Santuario_de_Artemisa_Ortia
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Isopsephic_stele.jpg

24

La isopsefia esta relacionada a la gematria, que es la misma practica utilizando
el alfabeto hebreo, también, durante la edad media y hasta el renacimiento era popular
una forma de isopsefia a partir del latino, su legado permanece hoy en la numerologia.

Valores numéricos en el alfabeto griego

En griego, cada unidad, decena y centena esta asignado a una letra especifica. Esto
requiere 27 letras, de manera que el alfabeto (de 24 letras) fue extendido utilizando tres
letras obsoletas: digamma g(también usada es stigma ¢ o, en griego moderno, ot) para
6, koppa ¢ para 90, y sampi 7 para 900.

Letra | Valor
Aa 1
B pa 2
Iy 3
Ad 4
Ee 5
Fg 6

A8

Hn

OS]

It

10

20

Nombre

Gamma

Delta

Epsilon

Digamma/Stigma

Zeta

Eta

Theta

lota

Transliteracion

th



https://es.wikipedia.org/wiki/Gematr%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Alfabeto_hebreo
https://es.wikipedia.org/wiki/Alfabeto_latino
https://es.wikipedia.org/wiki/Numerolog%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Digamma
https://es.wikipedia.org/wiki/Koppa
https://es.wikipedia.org/wiki/Sampi
https://es.wikipedia.org/wiki/Alpha_(letra)
https://es.wikipedia.org/wiki/Beta
https://es.wikipedia.org/wiki/Gamma
https://es.wikipedia.org/wiki/Delta_(letra)
https://es.wikipedia.org/wiki/Epsilon
https://es.wikipedia.org/wiki/Digamma
https://es.wikipedia.org/wiki/Stigma
https://es.wikipedia.org/wiki/Zeta_(letra_griega)
https://es.wikipedia.org/wiki/Eta_(letra)
https://es.wikipedia.org/wiki/Theta
https://es.wikipedia.org/wiki/Iota_(letra)
https://es.wikipedia.org/wiki/%CE%9A

AN

II=n

Pp

®o

X

Yy

30

40

50

60

70

80

90

100

200

300

400

500

600

700

800

900

Lambda

Omicron

Rho

Sigma

Tau

Upsilon

ph

ch

ps

ts

25



https://es.wikipedia.org/wiki/Lambda
https://es.wikipedia.org/wiki/Mu_(letra)
https://es.wikipedia.org/wiki/Nu_(letra)
https://es.wikipedia.org/wiki/Xi
https://es.wikipedia.org/wiki/Omicron
https://es.wikipedia.org/wiki/Pi_(letra)
https://es.wikipedia.org/wiki/Koppa
https://es.wikipedia.org/wiki/Rho_(letra)
https://es.wikipedia.org/wiki/Sigma
https://es.wikipedia.org/wiki/Tau_(letra_griega)
https://es.wikipedia.org/wiki/Upsilon
https://es.wikipedia.org/wiki/Phi
https://es.wikipedia.org/wiki/Chi_(letra)
https://es.wikipedia.org/wiki/Psi_(letra)
https://es.wikipedia.org/wiki/Omega
https://es.wikipedia.org/wiki/Sampi

26

“Misa Gnostica Privada”
Por Frater Gregori para OTPS

Haz tu Voluntad serd la totalidad de la Ley. Proclamo la Ley de la Luz, la Vida, el Amor,
y la Libertad en el nombre de IAO.

Amor es la Ley, amor bajo Voluntad.

Credo

Yo creo en un solo SENOR secreto e inefable, y en una Estrella en la compafiia de Estrellas
de cuyo fuego hemos sido creados y al que volveremos, en un Padre de la Vida, Misterio
de los Misterios, en su nombre CAQS, Unico vicerregente del Sol sobre la Tierra, y en un
Aire que nutre todo lo que respira.

Y creo en una Tierra, la Madre de todos nosotros, y en una Matriz donde se engendran
todos los hombres, y donde descansan todos los hombres, Misterio de Misterios, en su
nombre BABALON. Y creo en la Serpiente y en el Ledn, Misterio de Misterios, en su
nombre BAPHOMET.

Y creo en una Iglesia Gndstica y Catdlica de Luz, Amor y Libertad, la Palabra de cuya Ley
es THELEMA.

Y creo en la Comunidn de los Santos.

Y, en la medida que la carne y la bebida se transmutan en nosotros en sustancia
espiritual, yo creo en el Milagro de la Misa.

Y yo confieso un Bautismo de Sabiduria por el cual conseguimos el Milagro de la
Encarnacion.

Y yo confieso que mi vida es una, individual y eterna, que ha sido, es y sera.

%1
&3 &2
AUMGN, AUMGN, AUMGN.

EL SACERDOTE hace cinco cruces sobre la Patina y el Caliz, +4 solo sobre la Patina y +5
solo sobre el Cdliz).

Vida del hombre sobre la Tierra, fruto del trabajo, sostén del esfuerzo. Asi ha de ser la
nutriciéon del Espiritu.

(Senala la Hostia con la Vara)

Por la virtud de la Vara!

Que este pan sea el Cuerpo de Dios!

(Toma la Hostia y la eleva.)

TOUTO ESTI TO SOMA MOU.

(Se arrodilla, adora, se levanta)

Vehiculo de la Felicidad del hombre en la Tierra. Solaz del Trabajo, inspiracion del
esfuerzo, que asi sea el éxtasis del Espiritu!

(Toca el Cdliz con la Vara.)

Por la virtud de la Vara, que este vino sea la Sangre de Dios!

(Toma el Cdliz y lo eleva)

TOUTO ESTI TO POTERION TOU HAIMATOS MOU.




27

(Se arrodilla, adora, se levanta.)
Esta es la Promesa de la Resurreccion.

iAcepta, iOh! Senor, este sacrificio de vida y felicidad, verdaderos decretos de la
Promesa de la Resurreccion.

Haz que esta ofrenda sea llevada sobre las olas del Eter a nuestro Sefior y Padre el Sol,
gue viaja sobre los Cielos en su nombre ON.

Escichenme todos ustedes, santos de la Iglesia verdadera de la antigiliedad, ahora
presentes en esencia, reclamamos ser sus herederos, reclamamos la comuniéon con
ustedes, y pedimos su bendicion en nombre de IAO.

(Hace tres cruces + sobre la patena y el Cdliz conjuntamente. Descubre el Cdliz, hace
una genuflexion, toma el Cdliz con su mano izquierda y la Hostia con la derecha. Con
la hostia hace cinco cruces sobre el Cdliz.)

e
& 3 w2

> 9] w4
(Eleva la Hostia y el Cdliz.)
HAGIOS HAGIOS HAGIOS IAO!
(Vuelve a colocar la Hostia y el Cdliz, y adora en genuflexion.)

“Tu que eres yo, mas alla de todo lo que yo soy,
Que no tienes naturaleza, ni nombre,
Quien eres, cuando todo lo que no es Tu se ha ido,
Tu, centro y secreto del Sol,
Tu, fuente oculta de todas las cosas conocidas
Y desconocidas, Tu altivo, solo,
Tu, fuego verdadero dentro del junco
Creando y protegiendo, fuente y semilla
De vida, amor, libertad y luz.
Tu, mas alla de las palabras y de la vista
A Ti te invoco, mi fuego tenue y nuevo
Que se enciende a medida que mis esfuerzos aspiran.
A Ti te invoco, el que permanece,
Tu, centro y secreto del Sol,
Y del mas sagrado misterio
Del que yo soy el vehiculo.
Manifiéstate, lo mas terrible y lo mas suave,
Segun la ley, en tu hijo”.




28

“Del Padre y del Hijo.
El Espiritu Santo es la norma

Macho-hembra, quinta esencia, uno,

Ser de Hombre velado en forma de Mujer.
Gloria y adoracion en lo supremo,

Tu Paloma, que el género humano deifica,

Y que corre regiamente esa carrera,

Para traer la luz del Sol de primavera a través de la tormenta de invierno.
Que la Gloria y la Adoracidn sean para ti,
Savia del fresno del mundo, arbol milagroso”.

iGloria a Ti desde la Tumba Dorada!
iGloria a Ti desde la Matriz en Espera!
iGloria a Ti desde la Tierra no arada!
iGloria a Ti de la Virgen Prometida!
iGloria a Ti, Verdadera Unidad
De la Trinidad Eternal!
iGloria a Ti, Sefor y Sefiora,
Y Ser del que Yo soy el que yo soy...!
iGloria a Ti, mas alla de todo tiempo,
Tu fuente de semen. Tu semillas y gérmenes!
iGloria a ti, Sol Eterno,
Ta, Uno en Tres, Tu, Tres en Uno!
iGloria y Adoracion a Ti
Savia del fresno del mundo, arbol milagroso!

“Seflor muy Secreto, bendice esta comida espiritual para nuestros cuerpos y danos la
salud, la riqueza, la Fuerza, la alegria y la paz, y aquel logro de voluntad y amor bajo
voluntad que es la felicidad perpetua”.

(Hace una + con la Patena y la besa.

Descubre el Cdliz, hace una genuflexion, se pone de pie.
Toma la Hostia y la rompe sobre el Cdliz.

Coloca la mitad derecha en la Patena.

Rompe una particula de la mitad izquierda.)

“TOUTO ESTI TO SPERMA MOU, HO PATER ESTIN HO HUIOS DIA TO PNEUMA
HAGION.
AUMGN. AUMGN. AUMGN”.

(Vuelve a colocar la mitad izquierda de la Hostia.
Suelta la particula dentro del Cdliz diciendo:)

HRILIU.

“Oh Ledn y Oh Serpiente que destruyen al destructor, que sean poderosos entre




nosotros!

Oh Ledn y Oh Serpiente que destruyen al destructor, que sean poderosos entre
nosotros!

Oh Ledn y Oh Serpiente que destruyen al destructor, que sean poderosos entre
nosotros!”

Comunion
En mi boca sea la esencia de la vida del Sol.
(Toma la hostia con la mano derecha hace una + con ella sobre la Patena y la

consume.)

En mi boca sea la esencia de la felicidad de la Tierra.
(Toma el Cdliz, hace una + y consume todo)

(En postura de Osiris Resucitado dice:)

“No hay parte de mi que no sea de los Dioses”.

“Que el Senor me bendiga.
Que el Senor ilumine mi mente, conforte mi corazén y sostenga
mi cuerpo.
Que el Senor me lleve al logro de mi Voluntad Verdadera, la Gran Obra, el
Summum Bonum, La Verdadera Sabiduria y la Felicidad Perfecta”.

29




30

“RITUAL DE PROTECCION OTPS”

Realizado en SEPTIEMBRE 2023

OFICIANTES:

Un Guia, un Exorcista para el destierro y cuatro Invocadores de los Puntos Cardinales se
retinen en el circulo ritual.

Todos realizan el ejercicio del Pilar Medio tres veces
El Guia declara: "jSanto Angel Guardian, escichame!"

El Exorcista procede a realizar el Pentagrama de Destierro

Guia:

"Te invoco a ti, el Sin Nacimiento.

Tu, que creaste la Tierra y los Cielos.

Tu, que creaste la Noche y el Dia,

Tu, que creaste la Oscuridad y la Luz.

Eres ASAR UN-NEFER (‘Yo mismo perfeccionado');

a quien ningdin hombre ha visto en ninglin momento.
Eres IA-BESZ ('La Verdad en la Materia').

Eres IA-APOPHRASZ ('La Verdad en Movimiento').

Has distinguido entre el Justo y el Injusto.

Tu hiciste a la Hembra y al Macho.

Tu produjiste la Semilla y el Fruto.

Tu formaste a los Hombres para que se amen y se odien unos a otros.
Soy ANKH-F-N-KHONSU, tu Profeta, a quien

Tu confiaste Tus Misterios, las ceremonias de KHEM.

Tu produjiste lo humedo y lo seco, y lo que

alimenta toda Vida creada.

Esciichame, porque soy el Angel de PTAH-APOPHRASZ-RA
este es tu Verdadero Nombre, transmitido a

los Profetas de KHEM."




31

Luego, todos recitan "A Ka Dua" once veces, seguido de "ABRAHADABRA."

Juntos proclaman:

"Somos Nosotros, los Espiritus Sin Nacimiento, con visién en los pies:
Poderosos y con el Fuego Inmortal.

Somos Nosotros, la Verdad.

Somos Nosotros, Quienes odian que el Mal sea hecho en el Mundo.
Somos Nosotros, los que relampaguean y truenan.

Somos Nosotros, de quienes proviene el Diluvio de Vida de la Tierra.
Somos Nosotros, cuyas bocas siempre arden.

Somos Nosotros, los Generadores y Manifestadores hacia la Luz.
Somos la Gracia del Mundo.

"El Corazén Ceiido con una Serpiente" es nuestro nombre."

Luego, los invocadores llaman a Ra Hoor Khuit en cada cuadrante,

Pentagrama Invocatorio de Fuego diciendo: jElohim Gibor!" (Dioses de los ejércitos)
Signo de Apofis: "Ra Hoor Khuit!"

Signo del Silencio.

Guia:
"iOh Ra Hoor Khuit, a Ti te invocamos, Halcén del Sol, el esplendoroso!
Eres el Senor de la Guerra y la Justicia, el que vuela alto y todo lo ve.

Eres el Guardian de la Verdad, el que revela la Luz en la Oscuridad.

Eres Har-paar-kraat, el Nifio Silencioso, el que se alza sobre las olas del Caos,

El que sostiene las llaves del misterio y el conocimiento.

Eres el Fuego Interior, la Pasion, la Voluntad que todo lo conquista.

Bajo tu mirada, ningin enemigo visible o invisible prevalecer3,




32

Pues eres la fuerza indomable del fuego universal,

y la direcciéon de la Voluntad.

Con espada en mano y corona en la cabeza, protege nuestros pasos.

Que tu espada sea nuestra fortaleza y que tu corona nos traiga el triunfo.
Guianos en el combate y destruye a nuestros enemigos.

Que tu Luz se pose en nosotros en el sendero de la Verdadera Voluntad.

Que las Fuerzas de Elohim Gibor sean nuestros aliados en la batalla y los guardianes de nuestra
morada.

Ra Hoor Khuit, escichanos,

para que podamos superar a nuestros desafios y alcanzar la victoria.

iQue asi sea, por Heru Ra Ha!"

Destierro Final

-ANEXO-
PILAR MEDIO

> Estando de pie, con los pies juntos, mirando hacia el este, realiza la siguiente
visualizacion y ejercicios de vibracion:

» Visualiza una esfera blanca sobre tu cabeza. Vibra la palabra "EH-HEH-YEH."

» Visualiza la luz descendiendo para formar una esfera en tu garganta. Vibra la palabra
"YE-HOH-VOH E-LOH-HEEM."

» Visualiza la luz descendiendo para formar una esfera en tu corazon. Vibra la palabra "YE-
HOH-VOH EL-OAH-VE-DA-ATH."

» Visualiza la luz descendiendo para formar una esfera en tus genitales. Vibra las palabras
"SHAH-DAI EL CHAL"

» Visualiza la luz descendiendo para formar una esfera en tus pies. Vibra las palabras "AH-
DOH-NAI HA-AH-RETZ."

» Ahora, siente una corriente de luz ascendiendo desde tus pies. Visualiza esta luz
ingresando a tu cuerpo en la base de tu columna vertebral y continuando hacia arriba.
Imagina que florece en la coronilla de tu cabeza y luego desciende como una lluvia de
luz para volver a entrar por tus pies.

(Repite esta circulacion de luz al menos cuatro veces.)




33

SECCION II: TRABAJOS DE FRATRES

Sobre Eucaristia Gnostica, Alquimia y los Hermanos Negros

Por Fr Szyzygy

En las pag. 298 y 299 de la versién comentada de “Magiak en Teoria y Practica” del
Maestro Therion se da una clara la alusion a que el sacramento mono-elemental tendria
una connotacién magicko-sexual, siendo eucaristico (o lo que es similar, alquimico)
tanto en su composiciéon como en su efecto o aplicacién practica sobre el cuerpo y la
psiquis en su aspecto de “Medicina de los Metales” y “Elixir de la Vida”, como si fuera
una formula de extension del tiempo de vida al menos en su aspecto exotérico o fisico,
aungue seguramente tenga también implicancias mas profundas y metafisicas que
excedan el alcance del intelecto pero que seguramente estan direccionadas a lograr el
CyC con el SAG. La naturaleza tantrica de esa eucaristia es confirmada en la afirmacion
de que “el Altar son los pechos de Isis, el Caliz es la Copa de nuestra Senora Babalony la
Vara es lo que Era, Es y Sera”. Esa Vara, que bien representa a la VV, a Hadit ascendiendo
(Kundalini) hacia el Cielo Nocturno Estrellado (Nuit, Dios en su extension infinita
universal) —la Copa receptora-, precede y excede a la existencia encarnada del iniciado
cual naturaleza inmanente, parece guardar relacion directa con las tres preguntas que
el aspirante a la iniciacion masdnica como Ap:. debe hacerse replegado en su propia
Camara de Reflexiones. También parece guardar relacion con la leyenda del Rey Arturo,
la figura arquetipica del Héroe solar que presidia a los caballeros de la mesa redonda —
zodiacal-, de quien se dice que “fue, que es y que ha de venir” (cuando la Britania se
halle sitiada por sus enemigos, un paralelismo sajon a la segunda venida del Hijo del
Hombre en su aspecto glorioso y en su funcién de Juez Supremo, cuando la Tierra Santa
—Jerusalén- sea también rodeada por los ejércitos de las naciones, segun relata el Libro
de Apocalipsis).

A su vez reluce el caracter para masdnico del sistema magicko de la OTO, es decir, de
afinidad entre la Mas:. y la Ley del Nuevo AEON de Horus, al profesar que el proceso de
perfeccionamiento comienza desde la Cdmara de Reflexiones o infierno —profundidad e
intimidad reflexiva- del candidato y que ha de extenderse y evolucionar en una Gran
Construccion dedicada ALGDGADU, Dios o Nuit en nuestro caso, a quien debemos
dedicarle hasta la ultima gota de goce y sufrimiento —sangre- depositando todo ello en
la Copa de Babalon, su Alta Sacerdotisa, pasando a su vez a formar esotéricamente parte
del vaso de agua que acompafiia al caliz de la celebracion eucaristica en que son
invocados la pasion y efusividad misticas de los Santos gnésticos —sudor y lagrimas-.

Que sean las tres preguntas relacionadas a la Vara (sobre las cuales ha de erigirse el
Templo Interno dedicado a lo mas elevado e inspiracional en el Hombre -respecto del
cual los edificios gdéticos eran una gran expresion artistica y simbdlica en tiempos de la
masoneria operativa-), recuerda que la Voluntad esta totalmente desprovista de duda
alguna, ya que Es y que opera plenamente Consciente, tanto a nivel de la mente
inconsciente y subconsciente del individuo -por la naturaleza inmanente de esa
Voluntad Divina del ser- como a nivel consciente y racional, habiéndose formulado a si




34

mismo -el iniciado- las respectivas respuestas filoséficas en base a una reflexion
profunda y sincera.

Ese Héroe Solar implicito en la Vara, ese Principio Activo y Creativo simbolizado en la
Columna Jakim del Umbral del Templo -del Rey mas sabio que haya tenido Israel
(Salomodn)- frente a la Columna de Boaz (donde ha de irradiar el flujo de su inspiracién
benévola a través del armodnico iniciado, el Dios Osiris en Amenta que ha de resucitar
por una actitud proactiva de su cdnyuge, Isis, frente al rescate de su falo, es otra
confirmacién del proceso de la alquimia sexual lo que, a su vez, parece estar relacionado
al Kailasa Prastara tantrico o congreso sexual invertido donde la sacerdotisa adopta una
actitud de superposicion sobre el sacerdote, algo claramente representado por el
hasana de la Diosa Nuit en la Estela de la Revelacion.

Es decir que el monoelemento alquimico-eucaristico seria la combinacion de flujos de
ambos sacerdotes (la Bestia Solar 666 y su consorte sagrada Babalon, en representacién
del congreso entre Hadit y Nuit o la Particula Divina en el individuo en unién exaltada
con el Cosmos Infinito), exaltada como la combinacion armdnica de los agentes
universales activo y pasivo, azufre y mercurio, dando lugar a la emergencia del gran
Baphomet quien inaugura una suerte de sendero del Retorno o de Big-Bang en retroceso
a su punto previo al gran evento implosivo, en un estado de “todo unidad”, donde los
opuestos se reconcilian mediante el “ bafio de Luz” en el que son inmersos, el proceso
liberador de toda nocion de dualidad. Este tema estd desarrollado con otra terminologia
y cosmogonia, pero en un mismo sentido y con un nivel de claridad superior en el
grimorio del “Universo G(uede)” o Sistema de la Gnosis Voudun.

Seria oportuno, mas adelante, desarrollar el tema de los Hermanos Negros vy la
aplicacion desviada que le dan a este tipo de Eucaristica Suprema, pervirtiendo la
aplicaciéon de su método en aras de extender infinitamente la separatividad de la
Conciencia Individual respecto de la Conciencia Universal, en lugar de impulsarla en su
elevacién hacia los Planos Superiores de la Existencia para su “Religare” o reconciliacion,
un freno evolutivo auto-inducido y circunscripto a las regiones profundas y sin fondo del
Abismo en términos thelemicos, o de las regiones heladas del Medn en términos de la
Gnosis Voudun, en pos de edificarse morada en la gran encrucijada o cruce de caminos
inter-dimensionales e inter-evolutivos de entre la Existencia y la No Existencia, en vez
de aspirar a ascender hacia la Corona de la Vida.

Hay una recreacion de dicho fin por parte de esos Hermanos ejemplificado en una de las
practicas tradicionales de su sendero: la del Yoga Kundalini en sentido inverso,
despertando y reteniendo a la Serpiente ignea en el Chakra Muladhara de la suvasini
(versién oriental de la Mujer Escarlata), en lugar de hacerla ascender por los canales
sutiles con fines magicos y misticos de exaltacidn de la conciencia, para darle en su lugar
un fin meramente oracular o para la obtencidn de siddhis -poderes psiquicos-. A su vez,
y segln parece sugerir el texto los lamados Hermanos Negros ademas de hacer el uso
de la Eucaristia de un solo elemento aplicarian ello prescindiendo de la castidad
esotérica o Mahituna, algo que debiera segun el autor debiera ser obviado solo en
situaciones excepcionales.




35

Este proceso es explicado con mayor detalle en su filosofia y operatividad en las obras
de Kenneth Grant “Los Cultos de la Sombra” y “Aleister Crowley y el Dios Oculto”.

Sobre la Gnosis de SLM, su Verdad y Rol Liberador en el Proceso Iniciatico

Respecto de SLM: parece interesante como deidad del santoral pagano local, cuya
leyenda lo sitlia geogréfica e histéricamente en una provincia y una época importantes,
la colonial donde coexistian al menos tres sistemas de explotacién de los nativos por
parte del Imperio y no es casual que él fuera un monje de la Orden franciscana si mal no
recuerdo. Digo ello porque hay muchas relaciones esotéricas que pueden hacerse desde
el marco de la Gnosis Qayinistica (en clara alusidon a Cain, el primer homicida). Dicha
basa es dada en un trabajo central de la Corriente 218 llamada Liber Falxifer, aunque
también haya presencia en un cuento supuestamente secular perteneciente al escritor
de literatura de horror Stephen King en su libro Historias Fantasticas, que se llama
“Aparecio Cain”, donde da a entender que el protagonista biblico tuvo razones harto
validas para hacer lo que hizo. La tesis del cuento consiste en que no se trato de una
matanza cruel, sino que sacrifico a Abel por una confusiéon ya sea de interpretacion
teologal de la voluntad divina por su parte, o de confusa expresion de su propia voluntad
de parte de Yawe : Cain quiso agradar a Dios ofreciéndole frutas y verduras, pero al ser
rechazada su ofrenda pero aceptado el holocausto de Abel, Cain entendid que si queria
agradar a su Creador deberia hacer un sacrificio de sangre, tal como su hermano,
sacrificando aquello que mas atesorarse. Ese tesoro era su propio hermano, motivo por
el cual consagro su sacrificio a Dios. Lo que viene después es harto conocido y paso a ser
asi el primer incomprendido en la historia de la humanidad. Tal vez por ello es que e/
santo siente especial afinidad por los incomprendidos, marginados y parias de la
sociedad y la vida, beneficidandolos con su patrocinio. En ese sentido hay que decir que
el trabajo con ese santo no se limita para nada a la magia folk como mucha gente cree,
sino que detras de su figura y su arquetipico hay toda una Gnosis libertaria que a priori
se simbolizan en la hoz -herramienta con la cual Cain labraba la tierra y con la cual podria
haber sacrificado a su hermano, ademas de representar el agente alquimico disolvente
gue separaria la cizafia —engafio, ilusorio, vicios y esclavitudes del alma- del trigo —siendo
que el trigo junto al vino representan a Baco, el aspecto romano de Dionisio, el Dios solar
griego de la Salvaciony de la Libertad mediante el éxtasis (siendo este uno de los efectos
posibles —junto al nirvana y el Samadhi- del proceso que se persigue —el Cy C con el SAG-
a través de la celebracion de la eucaristia gnostica segun el texto recientemente
estudiado en Magiak, en T. y Practica).

Segun la Gnosis de Cain, de la cual SLM, Exu Caveira, la Nifa Blanca, El Sefior de la
Buena/Santa Muerte, etc. serian parte, el aspecto cadavérico representaria la verdad
desnuda, teniendo paralelismo con el proceso que se persigue en la iniciacion al grado
de aprendiz en el seno de la Mas:., en cuya Camara la calavera representa lo mismo ....
Ahi hay otro punto de encuentro con los dioses solares sacrificados de los cuales
Jesucristo es bien representativo en la cultura occidental, siendo ademas sacrificado en




36

la Cruz del Calvario o de la Calavera. Y volviendo a que todo esta relacionado, hay punto
de encuentro también con los hermanos negros que adhieren a la gnosis vampirica de
la cual cierta rama del Templo de Set y algunos autores como Michael W. Ford son
exponentes claros, aunque si mal no recuerdo también la autora sueca Asennath Mason
escribié tratados sobre ello. La figura arquetipica de la Muerte como poderosa deidad
inicidtica (la Magiak y la alquimia persiguen la Iniciacién por medio de la férmula del
Cambio-transformacidon-muerte) tiene su pie en esa gnosis vampirica que, segun algun
ex integrante de la gnosis del Vudu Atlante e intimo colaborador de Michael Bertiaux,
tendria su representacién en la liturgia de las consagraciones episcopales de la Iglesia
del rito sirio-jacobita si mal no recuerdo y con la interpretacién masdnica del libro de
San Juan.

Es decir que en base a estos pocos de los muchos datos y simbolos que detenta se podria
inducir que este arquetipo tan piadoso y misericordioso como implacable, podria
constituir un gran aliado en causas justas, empresas de caracter gndstico —iniciaticas, de
liberacion psiquica de lo ilusorio a través de la magia ceremonial o de la meditacién en
sus simbolos-, como en batallas magicas contra abusadores terrenalmente poderosos y
abusivos tal como lo era el imperio espafiol en su época de ser encarnado.

93!! Queridos Fratres et Sororas 16/06/2025

Anadlisis de la Palabra del Maestro Mago

El parecido de la palabra con la propia del Maestro Grado Ill de la Masoneria es llamativa. Hay
una relacion intima con la muerte en ambas. En la masoneria el personaje central Hiram Abbif
el gran arquitecto de Tiro enviado por el Rey de Tiro a pedido de Moisés para que construyera
su famoso templo en donde se guardaba el Arca de la alianza en su Sancta Sanctorum, entre
otros detalles de la construccidn y sus propios simbolismos.

La palabra que se utiliza es Mac Benah, Mohaba, Mohabon etc. Segun sea el Rito y ademas la
fonética utilizada. Cabe mencionar que, el Grado de Maestro es una inclusidon posterior dado
qgue en la primera etapa tenian 2 grados Aprendiz y Compafiero. Ademads de otros grados
superiores que aun se practican en la Orden de Killwinning (ver el libro de Jorge Ferro sobre la
masoneria operativa).

El aprendiz ademds de un oficio recibia los conocimientos de la época que provenian de los
romanos que lo codificaron como Trivium y Cuadrivium. Vale también agregar que entonces
existian dos tipos de masones los constructores propiamente dichos y los aceptados.
Fundamentalmente se trataban de religiosos y médicos para oficiar lo suyo en relacion directa
a la salud y a la practica religiosa que formaba parte de sus rituales.

Un largo periodo de cambios que hoy se pueden rastrear documentalmente se pueden
mencionar e.o. los antiguos Manuscritos Regius de 1.390y el Cooke 1410y siendo el documento
bisagra el Mason Word calvinista que deviene luego en lo que se llamé Modernos pero cuyos




37

fundamentos se practicaban en la orden de Kilwinning. Muchas documentaciones describen las
normas Yy la historia de la masoneria, especialmente en Gran Bretafia.

Los cambios religiosos y politicos en Escocia, Gales, Irlanda cuando auin no eran el reino unido y
fundamentalmente la debacle de los Stewart y la desaparicidon del reclamo de un rey escoces
cristiano hizo que ese magma de rituales operativos y racionales se desperdigara por Europa.
Este punto es fundamental para entender el valor de las palabras Sagradas y de pase, ellas
permitian al portador ser reconocidos en las obras de la época. Por otro lado, el apoyo francés
al reclamo jacobita hizo que Francia recibiera las luces de esa originaria masoneria. Asi muchos
rituales, grados y practicas fueron finalmente codificados. Para mayor informacion sugiero leer
https://racodelallum.blogspot.com/ site vinculado a la Unién Mundial del Rito Moderno que

practica los rituales de referencia originales elaborados por la comisién encabezada por Rottiers
de Montaleau.

En definitiva, el Grado de Maestro introduce la escenificacion de la muerte de Hiram Abiff que,
mas luego, se perfecciona en los Altos Grados Filoséficos con tematicas propias que llevan a
nuevas ensefanzas.

Por otro lado, la palabra Thelemita es MABN la que tiene un significado diferente vy
esotéricamente pretende un significado tetra gramatico, una valoracién individual cabalistico
de las letras y la relacién con las cartas del TAROT. Asi la grafia nos revela las letras:

Mem, es la decimotercera letra del alfabeto hebreo y también decimotercera del alfabeto
fenicio letra madre vinculada al Agua.

Aleph Letra madre vinculada al Aire intimamente vinculada a la Mem y ambas al proceso
alquimico al ocupar el espacio creado por la separacion de las aguas de arriba y las de abajo. De
esta manera, comenzamos un camino como lo hace el Loco munidos de una pequeia bolsa de
certezas, pero esperanzados veloces y livianos como el Aire.

Beth, el Mago y el planeta Mercurio el Thot la comunicacién. El Mercurio alquimico, sabiduria,
palabra y voluntad en su resolucidn practica. Marca el Sefer Bereshit que la creacién nace con
la Beth. El Thot egipcio y el Hanuman el cinocéfalo hindd. En otra interpretacién el retorno del
Loco emancipado y empoderado por la experiencia vital y espiritual o sea el destino del Mago...

Nun, La muerte y Escorpio culminando un proceso vivencial que comenzase por el Colgado o sea
la entrega y el final de un proceso.

Posibles construcciones parciales que dan sentido:

El primer juego de letras MA se vincula a los procesos de gestacion y nacimiento, la particula MA
forma parte de la palabra IMA que significa madre. La lod forma también el Tetragramaton o
sea la parte vivificadora de IMA o activadora de la gestacion sobre la pasiva agua medio en que
vive el feto hasta su nacimiento.

Otro peldaio muy llamativo en esta construccion es el pasaje de la A la B de la Aleph desde
donde parte el Loco hasta su vuelta de todas las experiencias como el Mago que maneja los
cuatro elementos con sus armas de poder. La palabra entonces revela el poder que aprende el
verdadero Maestro que posee también la oratoria mediante la que da forma a sus visiones,
intuiciones que, a través de la razén y sus sentimientos, las transmite fecundamente.



https://racodelallum.blogspot.com/

38

Las letras AB son también las que derivan en ABA o Padre el fertilizador de la primera MA o IMA
gue anticipa el resultado del Hijo BEN por venir que, en un posterior giro ya poseera también la
SHIN la letra Madre del Fuego. Una construccion que seria también el destino del Hombre en su
vuelta al Pardes.

Por ultimo, las letras BN alli aparece la mencionada palabra Hijo, como un aviso que anuncia
que, producido el proceso descripto, hay un renacimiento (algo similar a lo que propugna la
simbologia masonica). La adecuacion de la Palabra por sus valores numéricos 12+0+1+13= 26
mismo que el Tetragramaton.

Conclusion

La letra Mem del Colgado genera en su pictografia un simbolo conocido, un triangulo coronado
por una Cruz. Un simbolo muy afecto a la Golden Dawn, pero, que representa el descenso de la
luz en las tinieblas con la finalidad de redimirlas. Tomando a la Mem el agua como simbolo de la
ilusion es un recordatorio de vencerla por cuanto se vale de la dualidad que intoxica la mente y
confunde el valor de la conciencia que se vale de las relaciones del Uno y sus permutaciones que
se describe en el A.R.A.R.I.T.A. Entiendo que es un paso previo que reclama la entrega de la
razony sus dualidades para penetrar en una comprension infinitamente mas amplia que engloba
la intuicidon y la atencidon a lo que Jung denominaba La Sombra. Por tanto, el convivir con otra
conducta mas plena y por tanto mas humilde, pero también mas firme en el trato con las
desviaciones que se nos presentan y jugarse por la individualidad que se logra mediante el
ejercicio de la Voluntad bajo la Ley del Amor que se nos propone en la bibliografia y rituales
disponibles.

Es mi palabra
Fr. Lugwulf

Hriliu — Episodio 1: Que es Thelema

Por: Frater Szyzygy

Significa Voluntad, Propdsito u Objetivo, cuyo numero es 93. Ejercerla implica la puesta
en practica de la fuerza interna emancipadora en pos de alcanzar la libertad respecto de
las normas, dogmas y convenciones cultural-socialmente recibidas que son cadenas que
esclavizan la individualidad y esencia del individuo. Libertad no es libertinaje,
impulsividad, capricho y pasiones viciosas, por lo que la autodisciplina rigida de
impronta militar (tanto en cuanto a lo disciplinar como respecto al caracter y proceder
bélico) es necesaria a fin de sostener, vigilar y extender o profundizar el proceso de
liberacién, y por ello no es casualidad que la OTO le deba su origen y nombre a la Orden
de Caballeros Sagrados de los Templarios de Oriente (y Occidente). Se trata de recuperar
-tal como hicieron los templarios con los tesoros y saberes antiguos olvidados en
Oriente- las capacidades innatas olvidadas por la memoria racional, a fin de ejercer la




39

VV. La nocidon de CONQUISTA de esos TESOROS PERDIDOS es importante pues la VV es
algo que se conquista a través de una lucha (guerra) interior y cotidiana cuyas armas
seran obtenidas a través de las batallas que estdn constituidas por una serie de practicas
magickas y yoguicas que llevan al descubrimiento de uno mismo. El estudio comparativo
de las religiones y la apropiaciéon de los mitos y simbolos, el escrutinio de los suefios etc.
son herramientas de esa auto-indagacién para escuchar la voz del Maestro Interior que
me ha de guiar hacia mi VV. Dicho proceso es de enfrentamiento con uno mismo, el cual
no es nada facil y conlleva un desvelamiento o quita de las escapas ilusorias que son
culturales para ahondar en los aspectos luminosos (capacidades innatas) y en los
aspectos sombrios que no me gustan de mi mismo. Quien no descubre-ejerce su VV sera
esclavo de la de otro, siempre infinitamente menos importante (para mi) que la propia.
En esa VV esta el secreto de quién soy y cudl es mi propdsito, o sea la iluminacién de mi
conciencia. Ello es absolutamente lograble y para nada lejano como muchas otras
religiones y tradiciones lo sentencian. Thelema nos alienta a librar esa lucha cuanto
antes y en esta misma vida.

Ese objetivo o VV propuesto por Thelema es el CyC con el SAG, también llamado el
Ascenso de la Kundalini o Serpiente de Fuego implica la guia de mi Supra-consciencia
hacia el recorrido perfecto de mi camino o propésito de vida, proceso que tiene muchos
sinébnimos como ser el encuentro de la Piedra Filosofal, Gran Obra o Unién de Opuestos
(del ego con el No Ego -Hriliu, etc.) y que siempre implica la autoconstruccion como
mago, el trabajo y logro de la auto-iluminacidn de la propia consciencia, para liberarla
de las cadenas de ilusién.

El descubrir de ese Yo Superior implica también un crear algo nuevo, es decir uno mismo,
un auto recrearse para pasar de ser un profano a un mago genuino, un ser consciente
que no espera la llegada del momento de la lluminacién, sino que va por ello,
determinando como, cuando, estableciendo pautas de trabajo, buscando dentro de siy
llamdndose a si mismo, sin esperar del afuera. El se propone transitar-ejecutar ese
proceso lo mas exacto posible a través de su estudio y puesta en practica del yoga y la
Magiack ceremonial, conociendo los aspectos de esas herramientas y procesos para
controlarlos totalmente y sacarles el maximo de beneficio, de lo que el simbolo del
infinito sobre la cabeza o conciencia-voluntad del mago en la carta del Tarot es bien
representativo.

Thelema ofrece un sistema o método de tipo iluminista-cientifico de trabajo y cuyos
logros en términos de experiencias y fendmenos sobrevendran de forma progresiva y
sutil, gestandose en la propia constitucidn psicofisica 0 mundos internos. El método es
la ciencia, y su objetivo es el mismo que el de la religion —en su sentido profundo-. La
rigurosidad de este método se ve expresada por ejemplo en el establecimiento de las
correspondencias, en la correcta ejecucion de los calculos astroldgicos propios para que
un ritual en particular sea llevado a cabo de forma organizada y detallada, el
asentamiento de los detalles y conclusiones de esas operaciones magicas, etc. El
objetivo de ese primer gran logro de CyC del SAG que implica alcanzar la experiencia




40

mistica también estd relacionado a la palabra Agape, la cual también suma el nimero
93.

La letra K asignada a Magiack se relaciona al niumero 11, y relne todas las practicas y
ejercicios que conducen al CyC del SAG. Es justamente en Magiack en Teoria y Practica
gque A.C. se propone demostrar en 22 capitulos, los pasos o senderos que
necesariamente debe dar el mago para el logro de tal fin. La Magiack se constituye por
la magia ceremonial (las herramientas de Occidente) y del yoga (las de Oriente). El dice
gue toda operacién que no tenga como propoésito lograr el CyC del SAG es un acto de
magiack negra. En cambio, si sea cual sea el fin buscado con esa practica se apunta a
dirigirla hacia el objetivo magno, esa perspectiva serd determinante para afianzarse en
el camino magicko (inicidtico), evitando perder el tiempo en objetivos errdticos vy
pasajeros.

La tranquilidad en cada aspecto de la vida y la mente del mago es fundamental para su
lucha espiritual cotidiana, para no distraerse en lo errdtico. Pero hay cosas que no
requieren una operacion ritual si el potencial magicko o de transformacién practica de
tal situacion pudiera realizarse de manera directa sin necesidad de la puesta en marcha
de elementos simbdlicos, simpateticos y ocultistas, bastando la intervencion directa. A
su vez tampoco sirve tener un poder magicko fuerte, una gran capacidad psiquica, si no
se tiene un poder de desarrollo espiritual, si se tiene una buena operatividad ritual, de
manejo de la baraja del Tarot, de clarividencia, de desdoblamiento astral etc. pero se
carece de aspiracion de lograr la evolucion de la propia personalidad magica o espiritual
para el logro de la experiencia mistica de evolucion espiritualista para la realizacion de
la VV, para trabajar en la Gran Obra. Caso contrario se estarian desperdiciado tiempo y
recursos, desechando las posibilidades de convertirse en un Iniciado o mago para
resignarse a ser un brujo o mago negro.

En los 22 capitulos del libro citado se desarrolla la teoria, pero es en los Anexos del libro
donde se encuentran los ejercicios practicos llamados Libers, expresados detallada y
metddicamente por A.C.

Alli se aprenderan por ejemplo las operaciones de Banishing o destierro, las cuales
marcan el inicio de una operacién magica, limpiando energéticamente el entrono y el
interior -la mente- del mago para que pueda este sintonizarse con las energias
superiores deseadas. Se invocaran dentro de uno las 4 fuerzas cardinales de destierro
pero ademas el destierro (algo que pocas veces se menciona) invoca al SAG del mago, al
colocarse este como el Sol o Quinto Elemento en el medio de los otros 4.

La primera vez que aparece un ritual de destierro es en los Oraculos Caldeos de
Zoroastro en el S. I, donde la disposicion geométrica es la misma presente en todos los
rituales de destierro a la fecha. Pero A.C. agrega sobre la finalidad de este tipo de rituales
que el destierro no es su Unica ni mas importante finalidad, sino que —de forma velada-
alude que los mismos constituyen la “Medicina de los Metales y la Piedra de los Sabios”,
sefalando la centralidad e importancia de tal ritual en todo proceso ceremonial. Ya que
el CyC del SAG no puede ser sefialado ni conferido por nadie —debido a que es demasiado




41

importante, intimo y personal-, le toca al mago en su busqueda jugar, probar, disponer,
combinar todas las técnicas posibles a fin de encontrar la receta, método o modus
operandi especifico que ha de llevarlo al éxito del objetivo buscado. Y en la
internalizacion —simbdlica, interna- del ritual de destierro es que hay un gran secreto
para ello.

Luego vendran rituales con el Hexagrama, de ejercicios de meditacién y control de la
respiracion, de como aprender a destruir mentalmente los pensamientos distracciones,
etc., todo ello orientado al mismo fin ya declarado.

El segundo objetivo de logro espiritual en Thelema es la liberacion absoluta
representado por el derramamiento total de la sangre propia sobre la Copa de Babalon,
en donde el mago ha de soltarlo todo en pos de desterrar hasta las ultimas fuerzas
internas que aun nos condicionan y poder llegar asi al punto o Arcano Cero. Babalon
como arquetipo es la Reina de la Ciudad de las Piramides del nivel o triada superior, y
constituye la Puerta del Sol por el que el iniciado ya convertido en Adepto ha de ser
empujado como Estrella o Sol Negro (vaso vacio o nada, propio del Abismo) que es
(gracias a haber obtenido previamente la activacién de su SAG). Porque la LUX o lo
luminoso en el sistema implica todo lo relacionado al logro del contacto con el SAG, pero
al ingresar por la Puerta del Sol en Babalon o Binah hacia la Triada Superior de la
Existencia, es la formula NOX la que regira sobre el camino del mago -en combinacion
con Thérion-, formula que ya no implica la etapa de lluminacion sino la de Disolucién. El
individuo, su mente, etc. deberan ser vaciados, disueltos, para poder seguir avanzando,
llamado el Cruce del Abismo. Es por ello que se cree que AA significa Angel y Abismo, los
2 objetivos trascendentales que ha de perseguir fervorosamente el mago sin descanso
hasta su concrecidn. Es por ello que se dice que el adepto deberia “tener los ojos en el
Cielo y los pies en el Infierno”, es decir, trabajar siempre desde el balance.

Sobre si el ego del mago debe ser destruido en el Abismo o no existe controversia, ya
gue estan quienes sostienen que el ego magico o magicamente construido no debiera
disolverse.

Son la AA y la OTO las ordenes thelémica por predileccion. Es la OTO quien ordena al
sistema magicko en término de conocimientos y practicas, a través de sus grados,
practicas y pruebas haciendo posible la comprensién del proceso para su correcto
desarrollo cientifico. La AA se propone la busqueda practica de los logros y experiencias
trascendentales supremas de Thelema. La OTO es una fraternidad —trabajo grupal-, pero
la AA trabaja en base al discipulado. No se propone la OTO el Cruce del Abismo, aunque
si en sus grados superiores (en el Santuario de la Gnosis) impulsa al iniciado a la
busqueda de CyC de su SAG. Es por ello que se lo instruye en la magiack ceremonial y la
meditacion, para que ambas técnicas confluyan en la practica adiestrada de la Magiack
Sexual con el fin de lograr que toda la energia del cuerpo sea activada en el estudiante
a fin de que este sepa dirigirla para la autoinduccién de estados de trances supremos de
la lluminacion. Aqui la gestion de la energia sexual no es utilizada para procreacion ni
para placer sino para obtener la lluminacion, por lo que es una de las cosas mas delicadas




42

en la Magiack, constituyendo una de las herramientas mas poderosas que, mal utilizada
—en pos del placer- puede llevar a la perdicion del estudiante.

Libro de la Ley: Nuit es la Gran Madre o Gran Abismo o Utero del Universo, Hadit es el
punto concéntrico, unidad o Chispa Divina en uno, el Falo, y Ra-Hoor es la unidn de
ambos. Ellos son la gran trinidad madre-padre-hijo.

Hriliu - Episodio 2: Las Ordenes Thelémicas (Ordenes del Templo de Oriente)

En este episodio analizaremos la historia y el fenédmeno de las diferentes Ordenes del
Templo de Oriente (OTO) que han surgido a través del tiempo, asi como algunos de sus
personajes mas famosos. También sefialaremos como trabajar con algunas de ellas en
Latinoamérica.

El nombre Hriliu (Jiriliu) se utiliza en la Misa Gndstica para referenciar al sonido de la
Union de Opuestos, la no dualidad que busca cada viajero que esta en el sendero del
conocimiento de si mismo.

La OTOy la Astrum Argentum son las mas renombradas, aunque el linaje es amplio.
oTOo

Tiene una base masdnica muy fuerte pues fue creada por masones. Masoneria es una
fraternidad de cardcter humanista que persigue la busqueda de sentido del ser humano
del cual considera que su evolucién humana y la personal u individual sean holisticas,
conjuntas y tan elevadas como sea posible para que sus alcances penetren
progresivamente hasta ser netamente espirituales.

Con la pérdida de contacto con lo mistico de parte de Occidente, gracias a la guerra de
los cruzados Occidente retoma dicho contacto y conexion a través de las sociedades
templarias, rosacruces etc. Masoneria no solo bebe de los conocimientos espirituales (lo
mejor) de las civilizaciones antiguas, sino que también asume la funcién de rectoria y
direccion de la evolucion humana en la tierra. Ella propone poner en contacto al
individuo con lo mejor del pasado de lo que ella es depositaria y guardiana. Ella es
fuertemente humanista y esta relacionada al movimiento romantico de Europa
permeado de la valorizacién de la idea de libertad desde una perspectiva de simpatia
con el ocultismo (franceses y alemanes). Ella se propone transmitir al candidato por
medio de sus alegorias los Misterios, los cuales de otra manera serian imposibles de
transmitir dichos fendmenos trascendentales o espirituales si no a través de los simbolos
pues las palabras y la razén muchas veces son insuficientes para lograr ver la LUZ,
ademds no hay otra manera en que puedan ser transmitidas las Verdades
Incomunicables




43

De ella OTO bebe su drama simbdlico para sus ceremonias. Se presentan planchas las
cuales son exposiciones presentadas en documentos rendidos a sus companeros sobre
los propios hallazgos gndsticos como forma de edificarse y de aportar a la edificacion de
sus hermanos, o sea del cuerpo de la Logia. En esas jornadas son los maestros y
hermanos mayores los que han de indicar si el expositor va —a juzgar por la calidad y
eficacia de su trabajo masdnico en las planchas- o no por el camino de las ideas de forma
correcta. Es que es el objetivo de cada grado trabajar esotérica y filoséficamente de tal
manera que se llegue a desentrafar y a desarrollar el misterio simbdlico o secreto de
cada grado y calidad, enquistado en los simbolos y alegorias.

Tanto la Mas como OTO y AA consideran que la Iniciacion si bien no puede ser otorgada
ni transmitida por ninguna persona, si hacen uso de la guia u orientacién de un maestro
o iniciado adelantado al nedfito, para que pueda facilitarle el proceso. Ello cobra
importancia ademas para evitar el autoengafio que siempre estd al acecho como peligro
potencial en el sendero espiritual para el cual se hace uso de los procesos de la mente
como la imaginacién y la subjetividad, lo cual podria crear fantasmas, ilusiones vy
monstruos por falta de conocimiento, comprension y sentido.

De hecho, es, en parte, de la Mas:. Alemana de donde nos viene la corriente de la magia
sexual, ofidiana o thelemica. La OTO de Reuss viene a declararse la llave de
interpretacion de todos los sistemas esotéricos mediante la magia sexual, y Thelema
como su complemento perfecto.

A la muerte de Crowley Germer (fr Saturni) toma el control la OTO y de AA, ralentizando
hasta suspender la actividad de ambas érdenes, siendo Saturno un planeta lento.

Ante su inactividad surgen 3 personas que reclaman ser los herederos de OTO.

La rama tifoniana de Grant que, al no liberar Germer la base masdnica de la orden, Grant
la desecho y le asigno en su lugar una interpretacion tifoniana y/o sethiana, habiendo
relacion entre Set y Tifon y una profundizacién en el elemento tantrico.

La rama de un brasilefio llamada la Tienda de Shaitan de 2003 que, extendiendo el
aporte tifoniano de Grant y anexandole el de la OTO thelemica, por una guerra de
patentes también detuvo su desarrollo por el mismo motivo que el que afecto a la rama
Tifoniana.

La rama de Marcelo Mota, quien no participo de OTO pero supo fundar su SOTO.
Populariza mucho Thelema, al contrario de Germer,

La rama de McMurty, marido de séror Meral quien revive la AA, la logia Agape, la gringa
de la que surgié en su momento Parson etc. Ella si habia trabajado con AC y se le
reconoce formalmente como Adepta por haber logrado el CyC con su SAG. McMurty
lucha legalmente contra Mota y funda la OTO Califato. Ella es la mas grande y que
detenta el reconocimiento formal o legal, pero tiene ventajas y desventajas.




44

Muchas de las personas alli se quejan de que es dificil avanzar por el sistema de
ensefanza y porque muchos iniciadores se resisten a transmitir la comprension del
misterio de cada grado.

Por su lado el espanol Gabriel Lopez Roja toma el control de la SOTO.

Por otro lado tres iniciados: uno de SOTO, otro de la OTO Tifoniana y otro del Califato
fundan UROTO, con la intencién de unificar ambas vertientes para complementar y
simplificar los tres sistemas en uno, para interpretar y desarrollar los misterios desde las
tres perspectivas. Sedes en Brasil, Colombia y la idea de establecer una en Perd. Hay una
experimentacién muy amplia porque se lo hace desde los tres sistemas y a su vez se los
trabaja desde lo esotérico, lo tedrico y lo practico, aportando una experimentacion
amplia de cada grado y a la luz de los trabajos de cada linaje. Uno de sus problemas es
que a veces el sistema puede resultar desordenado si no se tiene la orientacién
necesaria. Pero si el estudiante es disciplinado e intuitivo no solo en la orientacion de su
practica sino en una perspectiva autodidactica de su formacion sabra sobrellevar ese
obstaculo.

Los enfrentamientos humanos en las logias y entre logias van a estar siempre y en todos
los niveles pues forman parte de las ordalias relacionadas al trabajo con los
componentes y complejos psicoldgicos de las personas individual y grupalmente.

UROTO, CALIFATO Y SOTO trabajan en logias, mas no la orden Tifoniana. Por lo tanto,
las tres primeras no solo tienen componentes masonicos, sino que ademas trabajan en
grupos, a diferencia de la rama tifoniana.

OTO tiene 11 grados, del 0 al 10, pero la ensefianza de la llave magica que implica la
magia sexual empieza en el grado 7. Aunque desde el grado 0 al 6 hay pinceladas o
pistas. Ello es asi para que la energia sexual por su factor placentero pueda hacer
transgredir el objetivo trascendental. Tal es su poder y sustancia sagrada que lo que un
monje puede lograr en 10 afios de meditacion, con magiack podria lograrse en una sola
sesion. Pero para poder alcanzar mediante dicha llave la liberacién y no quedarse
cautivo del Samsara al recibir la llave en ese grado avanzado primero se la utiliza como
llave de interpretaciéon tedrica y esotérica y recién luego se pasa a aplicarse
practicamente.

La gran clave esta entonces en el grado 7mo. Asi el misterio permanece velado e
incorruptible.

La AA no trabaja en logias sino por el sistema de cadena iniciatica, de maestro a
discipulo, a través de las transmisiones energéticas e intelectuales de manera directa.

OTO es como el colegio o preparacion, y la AA es como la universidad (recordar que el
sistema de UROTO apunta a condensar el trabajo de la AA, y las distintas ramas de OTO).
OTO trabaja para la instauracién de la Ley de Thelema en la propia vida y en el mundo,
en el cual se puede dar o no un gran salto de desarrollo espiritual (ahi se ve la perspectiva
masonica). Pero en AA esa evolucion forzada o inicidtica es el objetivo primordial
mediante el logro del CyC con el SAG y el cruce del Abismo. Tanto en OTO como en AA




45

el trabajo de la Magiak Sexual es una invitacién mas no un requisito, aunque se puede
decir que en OTO es mds esperable tal trabajo.

En UROTO se esta estableciendo un semillero como una invitacién de encarar un fuerte
trabajo magico y de introspeccién semanal y mensual.

HRILIU: episodio 3. La AA

AC propone que su existencia se apoya en una cadena de iniciados que se extiende hasta
los origenes de la humanidad, siendo dicho concepto de la cadena inicidtica en el libro
La Nube Sobre el Santuario el que lo inspiro en su juventud a comprometerse con el
sendero mistico mediante la magia. Seria esa Iglesia Celestial Invisible que rige el mundo
en secreto, una entidad de la que Dion Fortune trata en algunos de sus libros.

Es en la busqueda mistica de su ingreso en dicha cadena que AC ingresa a la GD. Su
sistema propone un avance o ascenso hacia la cispide del Arbol de la Vida para la Unién
con Dios, a través del CyC con el SAG y del Cruce del Abismo. Crowley denuncia que la
falla de la GD es el secretismo pro elitista que mas que acercar a las personas hacia su
anexion como nuevos eslabones de la cadena de iniciados los alejaba. Es alli cuando
Crowley rompe su juramento de secreto y los divulga. Mas tarde actualiza el método y
los reinterpreta a la luz de Thelema. Es ahi entonces cuando funda la AA, una cadena de
iniciados en distintas partes del mundo unidos en un solo espiritu y bajo una sola Verdad.
Se eliminan muchos rituales considerados innecesarios dejando solo los inicidticos a
cada grado. Se implementa el discipulado también para evitar las distracciones, luchas
de poder y elitismos del sistema de logias.

A su vez, si la Golden Dawn decia que no se podia cruzar el Abismo AC postula que, si se
puede hacer con mucha Voluntad y con mucho compromiso de trabajo, que se puede
cruzar como alguno de los tres arquetipos de Adeptos de que rigen sobre dicha Gran
Ordalia, a saber, El Mistico, El Mago o El Loco que representarian la Triada Superior. Los
rituales fueron publicados en el Equinoccio, a excepcion de los ritos inicidticos para que
no se pierda el elemento sorpresa. Es gratuita por disposicién de AC, y establece un
periodo de habla y silencio. X 5 afos se reciben miembros, x otros 5 se interrumpen
nuevos ingresos y se trabaja con los que ya estan adentro, etc.

Funcionamiento del sistema:

Esta explicado en el texto Una Estrella a la Vista, tratado expuesto en libro Magiak en
Teoria y Practica. Explica que se espera del individuo, los pasos que debiera dar, las
metas que debiera alcanzar y el objetivo al que debiera dirigirse. Se basa en 10 grados
de trabajo, las personas que integran el magisterio son personas que existen en su
propia Verdad, es decir que debieran haber logrado el CyC del SAG y el Cruce del Abismo
por sus propios medios. A su vez el sistema y la Orden imparten la idea de que no existe




46

un ritual o una técnica que de por si sintetice, posibilite y garantice tales logros, sino que
al contrario se debe explorarlas todas para descubrir el propio camino para alcanzar
todo ello.

Dichos individuos que integran la cadena magistralmente conocen su VV y fluyen en ella.

A su vez hay que conocer, entender y sentir en AMOR, mandato o requerimiento que es
universal e individual a la vez. Porque el amor mistico es la esencia de toda la Naturaleza
y puede ser enfocado en el cuerpo psicofisico con propdsitos trascendentales de
evolucidn.

Existe un periodo de preparacion o probacionista para después pasar a trabajar sobre
las 10 esferas, mas el grado del estudiante para los que no detentan ese otro grado
preparatorio, es decir que carecen de conocimiento magicko. Para ingresar se contacta
uno con la Orden. Alli le serd asignado un maestro y la respuesta de la carta serd
contestada un afio exacto después para evaluar si su interés y voluntad son genuinos.

Alli se le asignan 10 textos y se le dan entre 3 meses a un afio para dar cuenta de ellos
mediante un examen, ellos tratan sobre el funcionamiento de la Magiak y del
Misticismo. Por ejemplo, la biblia para identificar en ella los simbolos relacionados a las
experiencias magicas (rituales y actos que buscan modificar la realidad a Voluntad) y
misticas (meditaciones y ejercicios que buscan cambios internos que me guien a la
liberacién y al despertar). El mistico sube x el Arbol y el mago no necesariamente igual,
aungue AC sugiere y aconseja que el iniciado ascienda por en medio de lo magico y lo
mistico para que desde la magia aplique lo que se aprende desde lo mistico. Al pasar el
ano de estudiante se pasa al de probacionista y aunque aun no se forma parte de la
Orden se le entregan el 80% de los textos para que los estudie y practique, mientras que
vaya reflejando en su diario magico su progreso en el estudio. Es a través de la
exanimacion de ese diario magico que el maestro evaluara si ha progresado o no, y si
ingresara o no a la Orden en plenitud.

Dos rituales importantes a trabajar sobre la etapa probacionista son el Ritual del
Pentagrama y del Hexagrama. El primero trabaja con la energia de los Elementos y el
segundo con la de los planetas y del zodiaco. El primero con la invocacidn canalizacién y
trabajo con las energias que operan dentro del cuerpo o los cuerpos del individuo.
Ambos son para invocar y exorcizar o desterrar energias. Con ellos se auto adiestra el
individuo en el movimiento de las energias desde en y a través del cuerpo. Alli se da el
ingreso a través de una auto iniciacion en un ritual de versién individual llamado
Pirdmides o de la Puerta o Troa si es impartido fisicamente por un maestro. Alli se crea
la conexion de energia magicka entre el iniciado y el SAG. Asi el individuo pasa a ser un
Nedfito, cuya primera misidn es descubriry consolidar su Atlas Astral mediante los viajes
o rutas que recorrerda en su propio ser a través de su cuerpo astral, captando,
interpretando e integrando los simbolos que vaya captando pues son el lenguaje del
Angel interno. Eh alli la importancia del registro magicko. También hay importancia en
el trabajo de la Esfinge, que no es otra cosa que la matriz encabezada por las funciones




47

iniciaticas relacionadas al desarrollo de la Voluntad presentes en los 4 elementos:
querer, saber, osar y callar.

Habiéndose superado la Esfera del Nedfito se pasa a la del Zelator, persona atenta a
oficiar de vigilante y guardia, controlando los procesos subconscientes de su psiquis y su
cuerpo, controlandolos a través del Asana (para el control del cuerpo y su liberacion del
subconsciente asi como de la mente respecto del cuerpo) y del Pranayama (para control
de larespiracién, de la emanacion y circulacion de energia y de sus instintos, relacionada
esta practica a la Luna y al secreto, la ilusién, el autoengafio y el secreto o lo misterioso).
Por ello controlar la energia sexual mas los impulsos trabajados y controlados en Yesod
“El Bosque de las llusiones” ocasionan que muchos aspirantes abandonen en esta
instancia, ya que ademas de los obstaculos y dificultades obvias que, al trabajar con
tantos simbolos, sensaciones y experiencias en simultdneo se da un autoengano de
creer que se estd avanzando cuando no. Alli la orientacién y vos del maestro fisico es
importante porque oficia de simbolo de la voz del propio Angel con el que poco a poco
se ird el individuo alineando progresivamente hasta reconocer mas nitidamente su voz
y el significado de su lenguaje.

Proxima esfera la del Practicante, cuyo punto principal es el trabajo del despertar de la
energia mas fuerte que hay en el cuerpo: la Kundalini, para la cual es previo el
conocimiento y control de los procesos y corporales e impulsivos de su ser, para que al
activarse y recibir toda esta gran energia se la pueda canalizar, contener y utilizar
positivamente.

Mas tarde la esfera del Fildsofo, cuyo cuarto nivel al saber trabajarse con la propia
energia, se pasara a investir esa energia propia para dirigirla e impregnarla sobre los
talismanes, exteriorizandola y alojandola alli. Funcionan a manera de focos de energia
extras y alojadas para cuando se las necesite.

Mas tarde la quinta etapa, la del Adepto (Menor, pues son 3: Menor Mayor y Exemptus)
gue posibilita en una primera etapa avanzar hacia el CyC con el SAG. Para ello AC escribié
el Liber Samekh pero no necesariamente ese texto debe ser abordado al pie de la letra
pues es solo lo que le funciono a él y sirve de referencia de lo que se podria esperar en
la busqueda del método propio y tal como postula la Orden y el propio Crowley, no
existe un ritual o herramienta estandar que sirva para todos indistintamente.

Al adquirir el Angel Guardian se adquiere el Maestro Interno gracias al previo trabajo
de preparacion para la relacién con El, para el trabajo de las esferas de alli en adelante
no hara falta un maestro fisico. A su vez el Samadhi es la instancia que precede al
conocimiento del Angel y le da cauce a dicho encuentro.

En la esfera 6 se empiezan a manifestar habilidades que son signos de la relacién con el
Angel. Poderes que llegan con autoridad, pero sin conocimiento de cémo llegaron alli,
pues aparecen espontaneamente. Y dejarse llevar por la inflamacion del ego magico que
busca podery reconcomiendo a costa de perder el camino mistico se perdera el contacto
con el Angel y es ahi, en esa esfera donde suelen perderse la mayoria de los Adeptos.




48

7, Adeptus Exemptus, alli se suele escribir una tesis del Universo. Se percibe con
bastante claridad el funcionamiento profundo del Universo y vale recordar que el
Ermitaio es el Arquetipo del Adeptado que pertenece a esta esfera, una de trabajo en
soledad profunda donde se llega a comprender que el ministerio del Adepto consiste en
comprender que la liberacion e iluminacién logradas deben ser puestas en servicio para
gue otros seres consigan alcanzar el Adeptado también. Se toma por eso el Juramento
del Bodishatba. Al finalizar esa esfera, se estard al Pie del Abismo, y la esfera antes de la
8 se llama él Bebe del Abismo, donde hay que lanzarse irrestrictamente a morir para
renacer como un Bebe, para que sean eliminadas las ultimas capas del Ego que son 5.

Si se logra tal Ordalia se llega a la esfera 8, adquiriendo la calidad de Maestro del Templo
gue es el arquetipo del Adepto Mistico, un infante renacido y mistico por excelencia. Alli
se da la Emancipacidon Mental, una practica meditativa en la que todos los opuestos son
enfrentados y aniquilados anuldndose mutuamente. Alli surgira el SER porque el ego y
los resabios de dualidad han sido anulados.

Esfera 9, la del Mago que es un Mago Practico, que ya no esta en ego sino en Ser, por lo
gue puede con facilidad explicar teorias misticas complejas, saben materializar lo mas
sutil en términos comunicativos, etc.

Esfera 10, el Ipsissimus, el Loco Sagrado, no posee limitaciones, él vive en silencio pues
ha derrotado a la locura, a la mentiray a la ilusion. Y vive en medio del ser, del no sery
del devenir. Quien sea Ipsissimus no debe jamas decirlo. Lo maximo que se puede uno
atribuir es un grado 9. Y se seguira trabajando en pos de que las personas lleguen a
conocer su SAG y Cruzar el Abismoy, si es su Voluntad, convertirse en Jefe Secreto.

Hay linajes de la AA varios y el Unico que emite lecciones en espaiol es el de MCMURTY,
pero bueno, los hay de Mota, Israel Regardie etc. siendo 4 los maestros que quedaron a
la muerte de AC ademas de los otros que surgieron por fuera de estos linajes.

Hay una interpretacion de la AA que la interpreta como Angel:. Abismo, lo cual suena
interesante.

Hriliu: episodio 4. Los libros de Thelema segun la AA.

Dejo 88 libros. He aqui los mas importantes y su clasificacion para su abordaje
ordenado.

CLASE A: libros revelados que no pueden ser modificados en ningln sentido, los
inspiraron entidades o dioses y deben ser interpretados individualmente. Ellos deben
ser estudiados y repasados constantemente. Un ejemplo es el Libro de la Ley, o el del
Corazon Cenido a una Serpiente, Liber 55, generalmente entregados a los estudiantes
de la AA en el que habla en cinco capitulos relacionados a los elementos el SAG a cada
estudiante, para que se muera de manera terrenal y se renazca de manera espiritual,
llevandolo a una serie de ordalias. En Malkuth y Yesod o Neéfito y Zelator la unién es el




49

sendero de la TAU, el Arcano del Universo o del Mundo, representante de la materia,
una ordalia o lucha con Saturno donde el aspirante debe dominar sus 4 elementos para
morir materialmente y renacer espiritualmente en Yesod.

En Liber Al, Ra Hoor Kuit serd la trascendencia de la dualidad que reinara sobre el
Universo, pero bueno, la interpretacion es subjetiva, aunque cientifica también. Textos
revelados son todos ellos.

CLASE B: Textos de estudios sobre temas esotéricos en general, ensayos relacionados a
estudios personales de AC sobre temas previamente instalados en el esoterismo
occidental y oriental. Dos libers importantes aqui son el Liber E de los ejercicios y el Liber
O, de la Mano y de la Flecha, que funcionan a manera de instruccién y preparacion
introductoria a la Magiak practica. Ayudan a enfocar el cuerpo fisico, el energético vy el
mental en direccidon a controlar el SAMADI (que como ya se dijo es la liberacion e
iluminacién que da paso al CyC con el SAG Y lo que sigue). El Liber 4 también ofrece mas
herramientas de Hata Yoga en la misma direccién.

Otro texto es el Liber O u de la Mano y de la Flecha, que da herramientas sobre las
Asunciones de las Formas Divinas (invocacion de entidades), vibracion de nombres
divinos o de poder, andlisis de las practicas de los rituales menores y mayores del penta
y hexagrama, de invocacion y exorcismo. También practicas basicas de visidon astral o
elevacion por los planos, elevacion en forma recta u horizontal y hacia arriba que
propicia un ascenso donde ya no se puede mantener la conciencia y la persona cae en
trance o dormida, para fortalecer la forma astral y el entendimiento x experimentacion
del desdoblamiento de la divinidad en sus cuatro planos cabalisticos. Representan el
manual practico mas sencillo y detallado para los estudiantes thelemicos. Aunque
también tienen instrucciones de trabajo de Kundalini, de yoga, de meditacidn, etc.

CLASE C: textos sugerencias acertijos y alegorias para usar de forma adecuada la mente.
Alegorias y cuestiones sugerentes para la mente. Son semillas disparadoras para el
subconsciente que buscan saltar la racionalidad y el orden que a ella se asocia ya que la
mente o conciencia magicka es sumamente abstracto. Hay poemas, acertijos etc., que
buscan evadir la total racionalidad. También entrenan en el uso adecuado de la razén o
Daga Magicka.

Liber 474 o Libro de la Boca del Abismo o Daath, entra en CLASE B y CLASE C. Apunta a
un uso intelectual o racional de introduccién a la Boca del Abismo, dejando de lado la
practica magica o mistica-meditativa. Se adentra en la filosofia de grandes pensadores
filoséficos que representan el iluminismo moderno, abordando grandes cuestiones
filoséficas como la nada, etc. Todo ello va guiando hacia un enfrentamiento vy
agotamiento de las bases racionales sobre las que se ha construido todo el sistema de
pensamiento y creencias para que, con su agotamiento, se estara frente a una falta de
sentido, a una locura, donde se estara libre de las ramas secas del racionalismo y de las
dudas, naciendo de ello una inocencia nueva e infantil luego de haber pasado por el
camino del camello y del leén, un nuevo estado de conciencia, una ya no racional. Un
mover inocente e infantil. Otro texto el soldado y el jorobado, dialéctica entre la




50

pregunta y la respuesta, instruyendo a formas de escepticismo sano, para usar mejor la
herramienta de la razén en pos del camino de espiritual, ya no como un saber absoluto
sino como una guia mas. Rompen modos de pensamiento rigidos y aridos pues en la
practica ritual no permiten la liberacién y el desenvolvimiento libre, la experimentacion
mas intuitiva de las operaciones y procesos y para dar paso a la creatividad.

CLASIFICACION D: rituales e instrucciones oficiales de la AA, enfocados a dirigir la energia
del Nuevo Aeon. Textos como el

Liber Reguli o de la Bestia para canalizar las energias disruptivas de Thelema para
absorber y empoderarse en las fuerzas thelemicas y dar por tierra con los vestigios
energéticos secos y aridos del Aeon de Osiris con sus abstinencias, autosacrificios,
renuncias etc... Alli se producird la ruptura no solo psicolégicamente o conscientemente
sino también enérgicamente, para que la ruptura la rebelién y el encauzamiento en la
VV se de de manera natural y realmente magicka. Ello conlleva armonia con el Universo
y el mundo desde la afluencia del nuevo Edn-

la Estrella Rubi, para invocar, trabajar y exorcizar los 4 elementos

Ritual de la Estrella Zafiro, que posibilito a AC conocer a Reuss, a la vez de tomar contacto
con su SAG vy recibir el Liber Legis, la comprension alegérica del misterio de la Magia
Sexual, la reduccién de todos los opuestos a la Monada Primordial Uno, importante
estudiarlo a la luz del Liber Ararita y condensa la comprension de la Misa Gnéstica y del
Arcano o del Misterio del Grado 9 en OTO.

También Liber Resh: practicarlo desde etapa de estudiante. Es solar. Re alinea las propias
energias respecto al Sol, es decir las 4 energias o fuerzas de la Esfinge en las formas de
RA Ahator Tauti Kefra, sana energéticamente, quema larvas astrales, direcciona el
camino en el sentido correcto, limpia, concentra y equilibra las 4 fuerzas dentro de uno.

Misa del Fénix: ritual que invoca al SAG o forma de reciclar energias nocivas para
reintegrarlas productivamente en el interior de la personalidad. Tiene condensadas las
formulas y misterios de la Misa Gndstica que ayuda mucho en lo practico para alinearse
en la senda inicidtica de Thelema.

Mensaje del Maestro Thérion: deberes y enfoques de las relaciones etc. de la Ley de
Thelema. Plantea las 4 virtudes del thelemita: la libertad, el amor, la vida, la luz y la ley
gue deben ser desarrollados en la propia vida y ser.

CLASIFICACION D: manifiestos de las declaraciones publicas de la Ley, de su propagacion,
de las reglas éticas, las virtudes en la vida thelemita.

Esta clasificacién apunta a un mapa de ordenamiento para el estudio autodidactico.




51

Hriliu: Episodio 5. El Libro/Tarot de Thoth

Se trata de un tarot inicidtico y no tanto para su uso oracular. Es un texto de clase B, es
decir un texto de investigacion por parte de AC cuyo estudio sobre el Tarot se desarrolla
a la luz del Nuevo Aeon de Thelema.

En espafiol hay 2 traducciones siendo una la de Luis Carcamo (quien también tradujo
Magiak en teoria y Practica), y otra mas reciente en version electrénica de Dion Conde.

El Tarot es una forma iniciatica trans-generacional cuyo conocimiento antiguo nos viene
de Hermes Trimegisto y aun mas atrds, de los Atlantes. El mismo guarda las claves
misteriosas.

Se llama de Thoth porque posee el mismo numero de cartas (78) que las que Hermes
utilizaba para transmitir los grandes misterios en el Antiguo Egipto. El orden de las cartas
tiene un orden especifico que se debe a un flujo o coherencia. Esta correlacionado
coherente y directamente con las claves de la cabala y la astrologia. En el Tarot este
contenido el Misterio de la Iniciacion. AC dice que ciertas correspondencias de Eliphas
Levi en su tratado presenta errores conscientes por parte del autor a causa de su secreto
iniciatico, tal como el mismo AC hace en su Magiak en T. y P., para que solo aquellos que
tengas ciertos conocimientos y claves puedan detectarlos y desestimarlos, apelando y
desafiando a la intuicidn (inteligencia espiritual) del estudiante de Magiak.

AC sabia que en F. Harris —en su condicion de mujer y también de sacerdotisa- estaban
contenidos los Misterios que se desarrollarian simbdlicamente en su Tarot. AC llego a
ver en vida tanto el texto o libro publicado como la exposicidn pictdrica de los Arcanos,
mas no estos es la version de cartas. En cada carta y en cada detalle dentro de ellas hay
informacién valiosa sobre los Arcanos o Misterios elevados, por lo que no hay desecho
de informaciéon en ellas. Ellas contienen las Claves tanto para el trabajo de Magiak
practica como del misticismo o Yoga, de meditacién, etc. El mismo es una enciclopedia
de ocultismo y es el ultimo libro que AC escribe antes de partir, lo cual es representativo
y simbdlico de su herencia magicka y mistica. Es por ello que no falta quien sugiera que
Magiak en T. y P. y El Libro de Thoth son los dos libros que todo mago debiera tener a la
mano.

M. en T. Y P. trae los 22 capitulos y los anexos con los rituales y operaciones. Y por su
parte y a su vez El Libro de Thoth viene a revelar lo que se hace en MagiakenT.y P., y
viceversa, donde uno es la llave de comprensidn-aplicacion del otro.

Respecto al Tarot Inicidtico el mismo debe ser abordado desde una perspectiva
cabalistica. Porque el mismo en su secuencia grafica expone la misma dinamica que por
su parte expresa el Arbol de la Vida respecto a las emanaciones y flujos de la Existencia
emanadas desde los Velos de la Existencia Negativa y conformando una Rueda (TARO)
de los movimientos y cambios (dindmica) —ordenados y desordenados- del Universo.




52

Es por eso que para su uso introspectivo debe tenerse en cuenta el nivel de importancia

gue se les daba antiguamente tal que cada carta representaba un SER vivo, una
inteligencia particular del Universo o MISTERIO (al estilo en que los dominicanos y
haitianos lo consideran al dia de hoy —notable relacién aqui con la raiz atlante-)
relacionadas a su vez a las entidades que habitan alrededor de y estan relacionadas con
el Sol y con cuyas inteligencias aspira a comunicarse el iniciado.

Divide el texto en 4 partes

El tarot es una herramienta que conecta arbol de la vida, astrologia, zodiaco, elementos,
letras hebreas, etc. Es el punto donde toda la simbologia se concentra o reune
conjuntamente. Motivo por el cual con el mazo de cartas puedo trabajar diferentes
aspectos de mi, a saber, el planetario, el elemental, etc., permitiéndome jugar con
muchisimas fuerzas que se plasman en el universo de la realidad y de la practica
magicka. Es por ello que AC le decia a McMurty que si se esta adiestrado en el Tarot
Iniciatico se puede prescindir de las herramientas magicka fisicas (vara, copa, moneda,
etc.) pudiendo reemplazarlas por las cartas. Asi lo hizo él en sus ultimos afios de vida al
deshacerse de sus herramientas fisicas bastandole en su lugar cargar un mago y un set
de varitas del I-Ching, considerando a ambas como paralelas y a la primera como la
herramienta inicidtica suprema en occidente, siendo la segunda su equivalente en
oriente.

El Tarot representa la transformacion de la psiquis del mago en su paso por los distintos
estadios de la Iniciacidn. El primer estadio el mago es representado en el loco pues esta
emprendiendo un camino en el que carece de sentido y claridad en cuanto a su destino
y al camino mismo que ha de recorrer. Nada es seguro ni ordenado. A su vez puede
ubicarse, al ser el cero, en cualquier parte de la baraja, tanto al principio como al final
(pero principalmente antes del 1). El camina como en el aire y es recién después de ese
estadio de un primer impulso inicidtico es que comienza a evolucionar la psique del
mago o lo que es lo mismo, a desarrollarse la psiquis magicka, por lo que deviene el
estadio del Mago, de color verde pues asombrado con el Universo que acaba de
descubrir, esperanzado y en control del Poder de la Esfinge, el Poder de los 4 Elementos.
Se pasa asi al estadio de la Sacerdotisa, donde también se han de controlan otros
poderes, aunque ya no taumaturgicos, el mercurio del mago, volviéndose interiores.

Las ordalias serian los procesos en que se atraviesa por La Torre o por El Diablo

Recordar que suele interpretarse el tarot —en su relacién directa con los 22 senderos del
Arbol por los que ha de pasar iniciaticamente el mago de una Esfera-Emanacién Divina
de la Existencia a la otra- como los peldaios o pasadizos de caracter subjetivo, es decir
gue operan en y desde la propia psiquis, inconsciente individual o microcosmos. Donde
esos senderos son los caminos comunicantes entre las Esferas del Mapa. Por eso las
esferas serian como los Chacras o estaciones y los Senderos (caminos) o Arcanos
Mayores como los Nadis, los cuales ensefian como la Energia funciona dentro del Cuerpo
y como puede ser utilizada para logros los propdsitos magicos de trascendencia. Es por
ello que el curso de Tarot esta enfocado hacia la practica magicka.




53

En los Amantes esta Géminis, los gemelos o duales opuestos, ensefiando la
complementariedad y unién de los opuestos en el intercambio de objetos. Los misterios
practicos de la segunda triada de la OTO y la AA estan representados en esta carta. Es
por ello que se alienta al estudiante a que estudie profundamente el Tarot de Thot, para
gue al avanzar por los grados y adquirir nuevas iniciaciones, llegue a estas psiquicamente
preparado y con las claves del grado al que sera iniciado, tal que la exposicién o
explicacion que reciba de parte del iniciador sea netamente aclaratoria de algunos
puntos, como pinceladas o detalles finales de un trabajo cuyo grueso ya ha realizado el
propio estudiante autodidacticamente. Hay un matrimonio mistico llamado en OTO la
Misa Gndstica, que transmuta los elementos viles en misticos, representada a través de
varios personajes entre los que estan los dos nifios asistentes, los que representan esta
carta y también el Ermitano que casa o une a los opuestos, el Sacerdote y la Sacerdotisa,
lo cual indica que el Misterio de la carta Los Amantes sigue o continua su evolucion y
trabajo en la carta de El Ermitafio. O sea que Los Amantes representa también una
instancia en el proceso de la Misa.

Recordar que se trata de la representacion pictérica de estadios energéticos —misterios
iniciaticos- a través de simbolos afines que sirven de pistas para percibir —sentir,
experimentar- los misterios o energias tal cual son, como estadios del alma, sutiles e
internos.

Es por ello que todas las facultades deben ser utilizadas para explorar el Universo, donde
la l6gica y la razon (el intelecto) han de ser muy importantes para estudiar los simbolos,
pero también el trabajarlas a través de la meditacidn, la visidn astral y el trabajo onirico
con ellas. Trabajar astralmente un Arcano consistiria a grandes rasgos en trabajarla
oniricamente a través de meditarla y utilizar las palabras magicas de correspondencia
con su vibracion particular, estableciendo asi el contacto astral (energético, psiquico)
con ese Arquetipo o Inteligencia espiritual del Arcano o carta, mantralizandola antes de
ira dormir. Esta es la primera etapa del trabajo, la onirica. Trabajos mas avanzados seran
los de desdoblamiento astral con el Tarot, etc. En cuanto a lo onirico, luego de meditar
y mantralizar e ir a dormir, lo primero es hacerse consciente de que se estd sofando,
luego visualizar el Arcano o carta como si fuera una puerta gigante y atravesarla para
entrar en su universo, y de ahi en mas sera cuestion de explorar. Pero es necesario para
ello conocer las palabras de poder que han de ser vibradas para que la carta o Arcano
se active frente a uno.

Es por ello que A.C. dice que las cartas son Seres Vivos, ya que representan o contienen
energias dinamicas, inteligencias concretas que nos rodean y con las cuales se puede
acceder o entrar en comunicacién a través de activarlas dentro del propio cuerpo del
mago a través de la vibracion de las palabras de poder. Dependiendo de la orden ellas
seran transmitidas en tal o cual grado. En la OTO sucede en el segundo grado, tomando
el tarot en la mano y activandolo con Aceite de Abramelin, ungiéndolas en el centro. En
internet esta la receta y en tiendas en lineas lo venden preparado. Se ungen las cartas y
se las deja 24 hs en el sol y 24 hs en la luz de la luna, por lo que a las 72 hs estarad listo y
activado. Muchos ungen la rosacruz de la parte de atras de la carta o destilan el aceite




54

en agua para que no dafie la carta. Activado el mazo, viene la activacién por medio de
las palabras de poder secretas. Y es a partir de ahi que se podra prescindir de utilizar la
moneda y la vara ya que las 4 fuerzas estan contenidas en los 4 palos. Entonces si un
mago quisiera trabajar destierros, no necesitaria utilizar la espada fisica ya que podria
reemplazar el As de Espada. También se podrian trabajar invocaciones y evocaciones,
en relacion por ejemplo con un trabajo cldsico dentro de la OTO con los 72 Espiritus del
Goetia del Rey Salomén, donde a parte de un trabajo con los Angeles también hay uno
con la clasificacion de espiritus alrededor del zodiaco de la Shemhamphorash o Nombre
de Dios cuyos decanatos aportaran una entidad relacionada a los arcanos menores
(excluyendo las cartas de la corte, que tienen también una posicion astroldgica), a partir
de lo que podemos comunicarnos con estos angeles o demonios en el marco de un viaje
astral operado en base al uso de esos arcanos menores. La GD tuvo su momento de
fiebre u obsesion por comunicarse con Jefes Secretos, Inteligencias de los diferentes
planos, con los invisibles, etc., por lo que con el mazo se puede interiorizar o invocar
inteligencias, asi como exteriorizarlas o evocarlas para pedirles su aporte en tal o cual
materia.

En este tipo de trabajo sobre los Arcanos Menores se toma uno y siempre sale dos
signos, el signo zodiacal y el signo planetario, ej el 2 de Copas sale Venus y sale Cancer,
siendo esos dos simbolos los que me indican el Angel o el Goetia del Shemhamphorash
gue puedo llamar con ese arcano menor, por lo cual este libro-tarot es una herramienta
muy poderosa tanto para lo mundano como para lo espiritual.

A.C. da un método correcto de lectura de cartas a nivel general, aunque el método o
manera de leer no es el mismo para un profano que para un iniciado, ya que las cartas
La Torre, El Diablo y la Muerte no tendran la misma connotacion para alguien mundano,
para quien posiblemente representen algo negativo, que para alguien iniciado para
quien ellas aportan otros conceptos.

Uno podria encontrar las claves para el trabajo practico o magico sobre el Tarot
estudiando todos los libros de A.C., asi como el de E. Levy, meditando sobre las cartas,
pues el Libro se trata de un acertijo que debe ser develado intuitiva y racionalmente. En
todo caso las érdenes solamente ayudan a acelerar ese proceso de descubrimiento del
acertijo o desvelamiento del Arcano.

Respecto de los cambios en el Tarot por parte de A.C. estdn la correspondencia entre la
letra hebrea del Emperador, la G, la parte femenina en el tetragrammaton, la Reina ...y
la Tzadi atribuida hasta entonces a la Estrella, siendo ahora ello modificado en relacién
al ler capitulo, versiculo 5 del LAVL, donde dice que Tzadi no es la Estrella, por lo que se
relaciond dicha letra y poder al de El Emperador, por una cuestion de afinidad y
ubicacion correcta. Estando la Estrella mucho mas relacionada a la Reina Espiritual de
la letra de Shin (creo). Esto indica una organizacidn y una correlacién coherente entre el
Universo y el Tarot, que estaba pendiente ya que muchos grandes esoteristas se habian
percatado de que habia inconsistencias que no cuadraban y que, A.C. gracias a la
revelacion por parte de los Jefes Secretos pudo saldar en el Tarot de Thot. Intercambia
entonces las letras hebreas de los arcanos de El Emperador y de La Estrella, siendo Aries




55

el Emperador (letra Tzadi) y Acuario La Estrella (letra G, la Reina o Gran Mar). Es un
cambio cabalistico muy importante que solo puede divisarse cuando se sabe de letras
hebreas, de los arcanos, de cémo circula la Energia en el Arbol de la vida.

Hay otro cambio entre las cartas de la Justicia y de la Fuerza. Plantea que en la Fuerza
hay Lujuria (por complemento de opuestos, siendo la fuerza un campo magnético ya sea
de atraccién repulsién en base a la lujuria, cambiando asi su sentido de Fuerza por
Lujuria). Por otra parte, considera a la Justicia como “ajustamiento de las fuerzas” (mas
gue como Justicia en términos de principio metafisico) —veo que hay un secreto alli- y se
hace un cambio entre los nUmeros romanos del 8 y del 11, aunque es un tema secreto.
Aqui directamente se cambian los nombres de Fuerza por Lujuria y de Justicia por
Balance o por el Ajuste. Si antes el 8 era la Fuerza y el 11 La Justicia, el los intercambia
para que haya afinidad y coherencia astrolégica y energética. SilLeo era la Fuerzay Libra
la Justicia, al hacerse el cambio anterior también deben ser modificados esos simbolos
zodiacales, para que sea mdas correcto que Leo venga después y primero Libra, y ello
incluso tiene correlacién con los movimientos del curso solar.

El ultimo cambio es de La Templanza 14 por el Arte, estando la segunda relacionada con
la Alguimia y los secretos del noveno grado de la OTO (seguramente la alquimia
psicosexual, siendo el arte la puesta en practica). A.C. habia propuesto que el Arcano 16
la Torre no se llamara asi sino La Guerra, algo que no sucedid, a la vez que propuso el
nombre Los Hermanos para los Amantes, algo que tampoco sucedié y sospecho que por
reticencia a la aceptacion del incesto como parte del Orden Universal o espiritual.

También hace cambio en la carta del Ledn, donde antes en la carta del Juicio (en que
aparecian los angeles tocando la trompeta y los muertos se levantan para el anuncio del
Juicio Final o Apocalipsis) ahora se coloca al Leén y a los personajes del LAVL, ya que A.C.
sostiene que el momento del Juicio y resurreccion de los muertos, elementos
relacionados a una formula basada en el Aeon anterior de Lux, osiriano por algin motivo
se dio en el momento del advenimiento del nuevo Aeon, el de Horus. Notar que la
empatia es osiriana y consiste en ponerse en el lugar de ese otro mas débil, en
personificar la debilidad, en hacerse uno esclavo con los esclavos. Pero Horus propone
ser disparado hacia arriba como una flecha, empatizar con lo mejor de la Existencia,
ascendiendo hacia la apoteosis y la divinidad (algo precisado con claridad en El Anticristo
de Nietzche.

Episodio 6: El Sagrado Angel Guardian

A.C. proponia el Encuentro y el Conocimiento del SAG como “META” principal del
camino espiritual. Se abordaran los aportes de varios autores thelemitas.

El SAG tiene distintos nombres en diferentes tradiciones. Crowley recopilo varios de
ellos: en Teosofia es el Ser Superior, en Mas el Gran Maestre, en Hermetismo el
Poimandres, en GD Augoeides o Genio Superior, en Gnosticismo Logos, en Pitagorismo




56

Daimon, en Judaismo Adonai, en Budismo Adi-Buddha, en Hinduismo Vaihsnava:
Vishnu, en Toaismo La Gran Persona, en Qabalah Jeehidah, en Chamanismo el Alce
Negro.

El Angel es entonces una experiencia universal independiente de los simbolos que cada
tradicion le imprime, trascendiendo claramente incluso su nombre o cualquier palabra
qgue se le pudiese asignar. A esa Supra-conciencia A.C. le asigna el nombre de SAG
porgue considera que:

1-El sistema de Abramelin es simple y efectivo.

2-Porque todas las teorias del Universo son absurdas, es mejor hablar entonces en un
lenguaje evidentemente absurdo para asi mortificar al hombre metafisico. (Otra vez mas
A.C. ensefidndome a ser un mago cientifico, a desarrollar un criterio propio, a concertar
con la Verdad en uno mismo —a basar todo progreso de conciencia y poder en el trabajo
sobre mi infierno o nucleo terrdqueo personal- y a librar una cruzada contra toda idea
gue pudiera obsesionarme y esclavizarme, abortando asi mis posibilidades de Evolucién
Real para confinarme al pueblo de los “esclavos de la razén”. También diciendo que
como la experiencia trascendental escapa a las palabras, siempre se apeld a la utilizaciéon
de cualquier concepto, total era imposible conceptualizarla.

3-Porque un NINO puede entenderlo, ya que desde el judeocristianismo ya se ha tenido
una primera aproximacion a esa estrella que lo guia a uno, que mas que guiarnos por el
camino del bien, desde Thelema seria guiarnos hacia el propésito y direccion de la VV. Y
su concrecion depende de las propias condiciones del individuo y su tratamiento, de la
propia actitud con que se ha de abordar. Por eso desde OTO se hace todo un trabajo
preparativo como ser el equilibrio de los 4 elementos, el control de muchos aspectos de
la personalidad etc., para que esa experiencia trascendental universal no se salga de
control (que no escape a la Conciencia Magica generando estragos espirituales).

En la GD al llegar a la Esfera de Thipharet se disponian a contactar al Genio Superior a
través de un complejo ritual llamado La Magia Sagrada de Abramelin el Mago, en un
contexto de encierro durante 18 meses con oraciones rituales y meditaciones, hasta que
al final se manifestase el Angel. La mayoria de los magos modernos fallan actualmente
y se desconoce el grado de éxito por parte de las versiones adaptadas y reducidas. La
extension se debia al caracter preparatorio en los elementos internos ya que esa
experiencia sin los equilibrios necesarios inflaria el ego y haria del individuo un mago
negro, haciendo de su ego algo mas grande que su propio camino o progreso genuino.
Es decir que esa experiencia mal encarada llegaria mas que a una conexidn con el Genio
Superior o Angel propio a una conexién con el ego del mago exacerbado en su mas alto
nivel, pues no se ha purificado.

Para que esa experiencia no se vuelva patoldgica se debe estar atento a que las
alucinaciones no sean asumidas y elevadas a un nivel de revelaciones o verdad
totalmente desvelada, al punto de ser obsesionados por ellas, para lo que la
personalidad propia debe haber sido debidamente trabajada a través de la
autoexploracién y reformulacidn consciente de los elementos internos, especialmente




57

los mas dificiles y obscuros como ser los miedos y demds posibles obsesiones. En esta
experiencia se concentra tanta energia (al punto de poder conectarme con la
personalidad divina en uno mismo) que puede, si no se ha pasado por el proceso
preparatorio de purificacion, llevarlo a uno a una destruccion de la personalidad
haciéndolo caer en un narcicismo, un mesianismo, delirio mistico, asesinatos rituales,
suicidios, etc. ... Perdiéndolo todo junto con la Conciencia y la cabeza. Ya sea en un
sentido positivo como negativo, la experiencia lleva a una disolucién de las barreras del
ego y he alli la salvacion o la perdicién. Y la purificacién consiste en haber comprendido
y equilibrado cosas del pasado y de la constitucidn interna. Y es por ello la determinacién
de los 18 meses de duracion o de los 4 grados previos que se requieren (como en la GD
y en la mayoria de las ordenes) para su celebracion.

Encuentro arqueoldgico de los Papiros Griegos Magicos 1853. De ellos A.C. Y Mathers se
hacen de la Invocacién del No Nacido 1900, del cual Crowley cree que la misma puede
servirle para la llamada o invocacion del SAG. Aun asi, realiza el ritual mas utilizado para
tal fin, de la Sagrada Magia de Abramelin, aunque alrededor del octavo mes interrumpio
el proceso por un viaje a Paris. Se propone encontrar otro método ya que la experiencia
es Universal, convenciéndose incluso de que debe de existir un método personal y
particular para cada mago. Si bien con la recepcién del LAVL toma contacto con su SAG,
AIWASS, no queda conforme ya que fue el Angel quien se contacto con ély no al revés,
como corresponde a la VV y a las nociones de voluntad y conciencia magicas. Por eso en
1906 y con el uso constante del ritual de Invocacion del No Nacido es que luego de 6
anos (1900-1906) logra el CyC con su SAG. En 1909 confecciona el Ritual VIII y en base
al mismo reformula el Liber Samekh en 1920 escrito para un discipulo de su Abadia de
Thelema, disefiado especialmente para que él y solo él pudiera conocer a su Angel.

Aclara A.C. que uno puede obtener de otros tan solo pistas para la construccidn del ritual
que lleva a CyC al propio SAG, pero jamas la formula que solo uno puede encontrar.

“Es imposible fijar reglas precisas por las que un hombre puede llegar al CyC de su SAG,
pues este es el secreto particular de cada uno de nosotros, y como secreto que es no
puede ser advertido ni incluso adivinado por nadie mds que uno mismo, sin importar su
grado. Se trata del Santo de los Santos, en que cada hombre es su propio Sumo
Sacerdote, y nadie conoce el Nombre del Dios de su hermano, ni el Rito que Lo Invoca.”
A.C., 1920.

Cronologia resumida de como A.C. trabajo con el SAG:
Encuentro de los Papiros Griegos Magicos 1853
Invocacién del No Nacido (desde) 1900

Operacién SAG (CyC) a Voluntad 1906

Ritual VIII 1909

Liber Samekh 1920




58

Con el paso del tiempo la percepcidon de A.C. respecto del SAG fue mutando. En ese
sentido las contradicciones son aparentes.

Consultas:

Como cada elemento invita a un desbalance en particular, a fin de evitarlo es necesario
apuntar a controlar a la Esfinge, para que el almacenamiento de Energia -a partir del
trabajo magico- no solo no exacerbe desbalances psiquicos sino incluso que exacerbe
problemas fisicos preexistentes (consecuentes a su vez de desbalances energéticos
previos). Es decir que la acumulacidon de energia y sus peligros por un mal trabajo
interno pueden producir estragos no solo con la Magia Sagrada de Abramelin sino
también con rituales mucho mas simples y cotidianos. Porque una pureza tan
concentrada destruye al vaso sucio, pero si el vaso estd limpio la pureza concentrada
exaltara ain mas la pureza preexistente en el vaso.

Los orientales llaman a esta experiencia universal del SAG como SAMADHI, la meta del
YOGA, usandolo como paralelo para profundizar en el estudio esotérico del SAG,
cuando la Rosa y la Cruz, el Universo y el Micro universo, la V. Divinay la V. humana, el
Hexagrama y el Pentagrama, se unen y confluyen, balanceados entre si.

Y cada elemento simbdlico de la Cruz de los Rosacruces hace parte al Todo de la
Experiencia, un equilibrio que no se puede romper como no puede estar tampoco
ausente dentro del iniciado.

Esa por ellos que esta experiencia del Angel que se da en Thipharet recibe influencia de 8
Senderos-Arcanos, cuya confluencia dan lugar a la experiencia del CyC. Algunos de esos
elementos parecen ser mas luminosos y otros oscuros, mostrando la unién de
polaridades, por lo que muchos sefialan su caracter hermafrodita o ambivalente.

Asi como sucede o debiera suceder con lo que implica para uno el sentido de la vida o
incluso la VV, la ininterrumpida reformulacidn-profundizacién semantica, también asi
se va dando el proceso de CyC del SAG a partir del ingreso a Thipharet, haciéndose la
experiencia cada vez mas nitida a medida que se acerca uno a la Sephira inmediata
superior. Porque Samadhi o el CyC con el SAG o Supra-conciencia no son una
experiencia que se va a dar de un solo golpe, sino que serd sutil y se ird condensando
a medida que se avanza en el trabajo propio de esa Esfera.

Y es Util para evitar caer bajo obsesion de alucinaciones y saber distinguirlas de las
verdaderas revelaciones, no solo desconfiar u observar con observacion cientifica sino
también la contrastacidn con los frutos que uno vaya obteniendo en su vida, en sus
actos y resultados, asi como también la orientacion de otros miembros de las ordenes
thelemicas como la A.A. Pues el guia asignado ya tuvo la experiencia por lo que puede
aplicar indicadores a fin de separar las experiencias reales de las propias del auto-
engafo.




59

Recordar que para acceder al Angel se debe contar con los 5 tipos de trabajo que
aportaran las 5 herramientas del mago, los Elementos: bastos, copas, monedas,
espadas y un quinto que puede ser la campana (que representa los movimientos
vibratorios del Eter) que seria el espiritu interno o la [dmpara que representa el espiritu
externo, la cual seguin A.C. debe mantenerse brillando encima del altar cubico, la cual
no se puede apagar y sobre la cual da unas cuantas precisiones mas.

Entonces con esas 5 herramientas, las cuatro de los elementos y la quinta que es el
Espiritu doble, recién ahi se esta preparado para adentrarse en la experiencia del Angel
de manera correcta, ya que, si se prescinde de alguna de ellas, el desbalance en el
mago y sus elementos de autoengaiio no purgados no llevaran a buenos resultados.

Lograda la activacién del Angel y su asistencia, se procede al llamado de los 4 Principes
del Infierno para redimir dentro de uno las fuerzas caéticas o desequilibradas que
forman parte de uno, por lo que merecen ser transformadas en elementos divinos pero
que, si los procesos no han sido correctos esos seres o energias destruiran la psiquis
del individuo que no estd preparado, y que por ende no es un mago genuino ya que
carece de algunas de las herramientas magicas internas). Por lo tanto, se trata del
contacto y correccion de los elementos internos mas profundos, de los accidentes
defectos o heridas mas internas que deben ser sanadas, reintegradas y re-encauzadas
en su sitio correcto (recordar la concepcion de demonios de Waite y Regardie).

Hay 3 elementos que determinan que el Contacto con el Angel es correcto_:

-Se siente que el contacto con el Universo es fluido (estd en uno de los teoremas de
Magiak).

-Que al contar con el Angely con la ejecucién de la VV no habra choque con las Voluntades
de otros, y que, aunque pudieran haber confrontaciones (estando en Thipharet) las
mismas seran abordadas de otra manera por parte del iniciado.

-Sincronicidades simbdlicas constantes que, con la asistencia del Angel se evitara la
paranoia ya que ademas las revelaciones son verdaderas.

Hay una lista en internet de thelemitas y no thelemitas en el sentido estricto, de ocultistas
y no ocultistas, que se induce que han alcanzado el CyC con su SAG.

El advenimiento del SAG es como una espera de lo inesperado pues es seguro que él se
va a presentar cuando no se lo espera, por lo que es poco probable que lo haga en el
contexto exacto de un ritual. Y su busqueda y llamada con pasién, con amor, con
Lujuria es imprescindible.

Tener en cuenta que buscar Conocer y Comunicarse con el SAG se da en el marco (y para)
aprender a conocer-reconocer su VOZ y a dejarse guiar por Ella, por lo que adaptar los
rituales ya conocidos para su busqueda, a la propia naturaleza y Voluntad personal
seria muy Gtil. Y hacerlo en base a tratar de conectar con el Angel seria lo mejor.

Se puede hacer uso de la magia sexual para su blsqueda, algo que en la AA se profundiza
mucho mds una vez que ya se ha logrado el Contacto con el Angel, pues se supone que




60

la esencia del sexo sagrado esta en el camino entre Guebura y Jesed que es el Sendero
de la Fuerza, reemplazado —x Crowley- por la carta de La Lujuria, Babalon, en donde
estd la esencia citada. No obstante, sefiala que hay ciertas herramientas de la magia
sexual para entrar a Thipharet que se hallan codificadas en la carta de La Templanza
(el Sendero entre Yesod y Thipareth).

Cabe seialar que en Thelema el arquetipo del SAG es Horus, especificamente —o mejor

mencionado en el LAVL- como el Heru-Ra-Ha, siendo la fusiéon de dos Dioses o parte de
Horus, la de Harpocrates (joven) y la de Ra-Horr-Kuit (Adulto), surgiendo asi Horus, que
es como ese aguila de dos cabezas, siendo representativo del Angel que es en su
esencia ambivalente o hermafrodita. O sea que Horparkrat seria el dios enano que
habita en el silencio y Ra-Horr la Fuerza o cataclismo dentro del mago que viene y se
manifiesta ... y Horus o Heru-Ra-Ha su perfecta combinacion.... Los tiphonianos tienen
una concepciéon diferente de Horus, considerandolo una expresion de Seth, y a
Horparkrat el Lam de los trabajos de Amalantra, siendo Lam y cualquier experiencia
que Crowley tuvo como un elemento que uno puede utilizar a su manera propia para
investigar cientificamente su propio universo profundo en busqueda de su SAG, y que,
aungue por ej LAM no sea su SAG, uno puede ser asistido por El para encontrarlo, como
una suerte de guia espiritual, como Bertiaux hace con los Hoo-Doo y con los Loa. Y ya
qgue la indagacion cientifica es importante para avanzar desde el aspecto ldgico-
racional que asiste al aspecto intuitivo o profundo, la tabulaciéon de informacion,
correspondencias de simbolos, dioses, experiencia etc. seran utiles.

Ejemplo de una de las cosas dichas anteriormente, se suele usar Utilmente el Nombre

ADONAI (otro de los nombres del SAG, por el Judaismo) para que nos asista en la
busqueda del Dios Interno Oculto, hasta el momento en que se ha descubierto su
Esencia y su Nombre particular para uno.




61

“La Voluntad”

El trabajo bajo nombre “Etica Haz lo que quieras” me inspiré a continuar el mandato que
expresaba en mis necesidades para comenzar el derrotero Thelémico. Aquellas
pinceladas que habia esbozado en mi presentacion y solicitud a la Orden han resonado
dando este contexto para su mejor comprension.

Que mejor que empezar por la Etica que me lleva a lo Ontolégico de esa voluntad
primordial. Por ello generan estas impresiones que conforman la primera pagina de mi
cuaderno magico.

"HAZ LO QUE TU QUIERAS SERA TODA LA LEY", LA ETICA TRASCENDENTAL DE ALEISTER
CROWLEY

Rescato ideas fuerzas:

Aleister Crowley, "Haz lo que tu quieras serd toda la Ley" de forma similar a la
concepcion de Nietzsche que pivoteaba su filosofia alrededor de la voluntad.

Thelema, una transliteracidon del griego que puede ser traducido distintamente como
voluntad, intencién, deseo. Crowley habia sido consciente del uso de Théleme para
designar una abadia en la novela Gargantua y Pantagruel de Rabelais. La uUnica regla de
esta abadia era "fay ¢e que vouldras" o "haz lo que tu quieras". Asimismo, tenia en
mente el Padre Nuestro: “Hagase tu voluntad en la tierra como en el cielo”,
cuidadosamente distinguié esta voluntad, este hacer lo que quieras, del capricho, la
veleidad o los confusos deseos de una mente que es dominada por su inconsciente.
Sostuvo que existe una "voluntad verdadera".




62

Y me pregunto ésera posible, como?

Mas alla de que la Libertad (otro tema que merece ser tratado separadamente) nada
significa si no lo ubicamos en un contexto humano y posible en ella estdn todas las
posibilidades su praxis requiere de una voluntad similar a la que abordaremos a
continuacion.

épero todos sabemos operar voluntariamente?

El Ser humano desarrolla una personalidad que no es sino una mdascara necesaria para
la manada y esta es hija del ego expuesto a la historia propia, las fatalidades y el siempre
desconocido destino.

La exposicion del ego/mascara a la realidad invita a la mente (ese motor mentiroso) a
no morir y la supervivencia de ese ego falso inventa/proyecta un relato/interpretacion
de la misma para adecuarse a su propia ilusion. Ndtese el principio hermético “Todo es
mente o el universo es mental”. Por eso las percepciones de la realidad son tan distintas
como humanos vagan profanamente.

Pero ¢hay una realidad o hay espectadores al modo de la Caverna de Platon?

Sin duda que corregimos nuestro pasado continuamente (o deberiamos) si no que nos
lo digan los psicélogos que solo trabajando al nivel del Hod y Netzach desatan tantos
embrollos que entorpecen a esa personalidad...

Ahora el Iniciado se debe otra explicacion, cual es la verdadera Mente y nuestra relacion
con la Mente Universal y se encuentra que lo primordial empezar a vaciar la copa llena
de presentimientos y construcciones. En ese didlogo muerto del ego con su propia
construccion de la realidad llegamos a un abismo adonde se comienza a percibir algo
distinto... Se generan luego de esa comprensidn nuevos érganos propios del cuerpo de
Luz. Todo es nuevo en este mundo imaginal donde TODO no solo es posible, sino que
son las percepciones verdaderas DEL UNO TRASCENDENTE del que formamos parte.

Cual serd entonces la VIA sino la necesaria voluntad fruto de la vida misma que ya tiene
su desarrollo inexorable previsto desde la manifestacion que alun ahora se esta
produciendo. La particula del hacer la voluntad que traspasa todas las acciones y justifica
al ser humano verdadero. O el Hombre de deseo descrito por Louis Claude de Saint
Martin donde explicitamente dice “La llave del Hombre de deseo debe nacer del deseo
del Hombre.” Agregando ademas que Adan poseia el fuego puro de la accion. ¢ Cual
mejor descripcion de la voluntad Crowliana que esta?

¢Podremos percibirla cabalmente?

Dos vias extremadamente opuestas y a modo de ejemplo brutal expongo siendo ademas
que se tocan inexorablemente, la hedonista y la ascética/estoica fueron sus exponentes
mas visible Epicuro y Séneca (hubo muchos mas) ambas corrientes, a mi entender, llevan
finalmente al mismo resultado. El inevitable hartazgo del ego que muere de propia
insatisfaccion por exceso o privacidn de esa nada que consumiamos confundidos por la
ignorancia es el final y el comienzo del Mago. Ahora convencido que hay otra via que la




63

dualidad... Por ello dar paso a la voluntad es no solo racional, hecho intuitivo sino de
supervivencia mistica y magica del SER UNO ENCARNADO. Crowley escribio: "Si
supieras que eres dios y que todos los demas son igual que tu, éles dirias?”. Como diria
aun hoy el maestro Isa Ustedes son Dioses.

Magia

Por definicion es el arte de causar cambios de acuerdo a la voluntad, -segln nos lo
define Crowley y cdmo podriamos adherir a una Etica Magica sin tener una voluntad
auténtica ajena a los trucos de la mente. ¢A cual mente podriamos referirnos?

“La mente es el gran destructor de lo real. Destruya el discipulo al destructor. Abandone
lo falso, entre a lo verdadero” dice Helena Petrovna Blavatsky en La voz del silencio.

La teosofia nos ensefa que la mente Manas es como una pelota flotando una entre el
alma inmortal y el cuerpo manifestado. El Buddhismo Esotérico nos ensefia la siguiente
distribucion del ser humano: 1. Rupa Cuerpo 2. Prana o Jiva Vitalidad 3. LingaSharira
Cuerpo Astral 4. Kama Rupa Alma Animal 5. Manas Alma Humana 6. Buddhi Alma
Espiritual 7. Atma Espiritu

Alma
LB SN0
Buddhi

. Manas Superice
Manas Infarior

B ke

Prana

Cuerpo Astral

1. ATMA
2. BUDHI

ESPIRITU . MANAS

W

ALMA

. EMOCIONES
PRANA

. CUERPO ASTRAL
. CUERPO FISICO

CUERPO

NOOup

Estas visiones de la anterioridad nos proporcionan una respuesta.

En lo personal luego de muchas practicas la alcanzo a describir o percibir como el viaje
de la Conciencia a través de los distintos cuerpos alli mencionados siendo ella La
Conciencia el nexo o Antakarana que une al alma al cuerpo.




64

Las nuevas percepciones nacidas por la conciencia operando en cada (o Esfera en el caso
de la Kabbalah) generan potencialidades dormidas y la ampliacién de la percepcion el
UNOvy no ya de aquella realidad auto percibida y circunscrita a la finitud del ego o cuerpo
gue aprisiona al UNO en funcion de la manifestacion meramente material. Es como que
a través del ejercicio del Antakarana ese hilo que conecta el espiritu al cuerpo se genera
una nueva Realidad. Haciendo el trayecto aqui ilustrado.

Rompiendo el velo de Paroket inicialmente entreviendo a Tipheret y mas aun.

Espiritu (Atma)
Alma (Bhuddi)

Mental {(Manas)

el Bt

Cuerpo del deseo (Kama)

Cuerpo de vitalidad (Prana)

Cuerpo astral

N, Cuerpo fisico

Esa voluntad operante es la que embaraza a la Novia luego de la boda alquimica como
bien lo describe Cristian Rosenkreutz

Ese viaje que el iniciado debe recorrer no sera posible sin reconocer el poder de cada
cuerpo o esfera.

Claramente desde la Kabalah se lo ve desde el ascenso por las esferas, esa practica
espiritual que va de Malkud a Kether, con otros simbolismos propios y Nombres de
poder; que no lo son en absoluto salvo que el operador de apodere de ellos cuando el
Guardian del Paso se lo permita. Ya le pondra entonces sus propios nombres, colores,
olores y percepciones haciendo suyas esas potencias mediante el ejercicio de la
voluntad, asi como de los cambios que inexorablemente ha invocado.

Pero los cambios primero son en el uno mismo y por ello opera en la realidad cambios
en consecuencia.




65

Los actos nacen de la Voluntad al sincronizarse con el UNO.

Aquel Iniciado que ha vencido a la dualidad se puede denominar como intencionalidad
Magica resolviendo el paradigma mencionado por Schopenhauer "Puedo hacer lo que
quiero, épero puedo querer lo que quiero?"

La respuesta es Si porque ya no hay individuo sino el UNO obrando en el aqui y ahora
como decia Isa: Lo que atareis o desatareis aqui, también lo sera en el/los cielos...

Es mi palabra

Lugwulf (Moto de Guillermo Gietz Matrero)

La Libertad y la voluntad segun Aleister Crowley y Georg Hegel: Convergencias y
Tensiones Filosoficas

17/08/2025

Por: Frater Taurus

“El hombre que no es capaz de luchar por la libertad no es un hombre, es un siervo”

Introduccion

La libertad, como ideal filoséfico y espiritual, ha sido abordada desde perspectivas
diversas a lo largo de la historia. En la obra del fil6sofo aleman Georg Wilhelm Friedrich
Hegel, la libertad es la meta suprema del Espiritu, alcanzada cuando la voluntad
individual se reconcilia con la voluntad universal en un marco racional y ético. Por su
parte, Aleister Crowley la concibe como la realizacién de la Verdadera Voluntad, un
principio interior que conecta al individuo con el orden cdsmico segun la Ley de
Thelema. Aunque provienen de tradiciones distintas —Ia filosofia idealista y la magia
ceremonial—, ambos coinciden en concebir la libertad como algo mas que el simple libre
albedrio: es la autodeterminacién esencial que integra lo particular con lo universal. Este
trabajo explora sus visiones, analiza la nocién de voluntad en cada autor y propone un
marco comparativo que revela sorprendentes puntos de convergencia y también, de
tension.

La Libertad segun Aleister Crowley y Georg Hegel: Convergencias y Tensiones
Filosoficas

1. Introduccién
La nocidn de libertad ha sido objeto de multiples interpretaciones filosdficas, religiosas

y misticas. En el pensamiento de Aleister Crowley —figura central del esoterismo del
siglo XX— la libertad se enmarca en la formula thelémica "Haz tu Voluntad serd toda la




66

Ley", entendida como la realizacién plena del Verdadero Yo en armonia con la Voluntad
Cdsmica.

En Georg Hegel, la libertad es la autoconciencia racional del Espiritu, que se realiza
histéricamente en las instituciones éticas, donde la individualidad se reconcilia con la
universalidad.

Pese a sus diferencias de contexto y método, ambos coinciden en concebir la libertad
no como mero arbitrio, sino como realizacion de una esencia mas alta.

2. Libertad en Aleister Crowley

e Ley de Thelema: Para Crowley, la libertad es inseparable del descubrimiento y
cumplimiento de la Verdadera Voluntad. No es licencia para el capricho, sino
alineacion con un principio profundo que conecta al individuo con el orden
universal.

¢ Autoconocimiento iniciatico: La libertad se alcanza mediante un proceso
iniciatico de autodescubrimiento, donde se despojan condicionamientos sociales
y psicoldgicos.

o Etica mistica: La verdadera libertad implica actuar de acuerdo a la Ley Césmica,
de modo que incluso actos en apariencia transgresores pueden ser justos si
expresan esa Voluntad verdadera.

e Rechazo a la moral externa impuesta: Crowley considera que las morales
dogmaticas sofocan la libertad porque imponen voluntades ajenas sobre la
individualidad.

3. Libertad en Georg Hegel

e Libertad como autoconciencia: Para Hegel, la libertad es la conciencia de la
necesidad; no se trata de actuar arbitrariamente, sino de reconocer las leyes
racionales que estructuran la realidad y actuar conforme a ellas.

o Dimension histdrica: La libertad se desarrolla histéricamente en el despliegue
del Espiritu (Geist), pasando de formas subjetivas a objetivas y absolutas.

o Eticay comunidad: La libertad individual se concreta en el marco de instituciones
éticas (familia, sociedad civil, Estado) que son manifestaciones de la razén.

e Superacion de la subjetividad aislada: La verdadera libertad se da cuando el
sujeto se reconoce como parte de un Todo racional.

4. Puntos de encuentro

1. Superacion del capricho
Ambos ven la libertad como algo distinto del mero libre albedrio arbitrario.
Tanto Crowley como Hegel la entienden como alineacion con una realidad
superior (Voluntad Cdsmica / Espiritu Absoluto).
2. Proceso de autoconciencia
En Crowley: el trabajo iniciatico para descubrir la Verdadera Voluntad.
En Hegel: el desarrollo dialéctico que conduce a la autoconciencia del Espiritu.
3. Libertad como integracion
Para Crowley, el individuo se integra con el orden universal; para Hegel, el
individuo se reconcilia con lo universal en las instituciones éticas.




67

5. Puntos de tension

e Individualismo iniciatico vs. universalismo institucional
Crowley enfatiza el camino individual y la soberania interior, mientras que
Hegel subraya la mediacién de lo universal (Estado, sociedad) como condicidn
de libertad.

¢ Método y fundamento
Crowley parte de la experiencia mistica y la magia ceremonial; Hegel, de la
filosofia racional y la l6gica dialéctica.

¢ Concepcion de lo Absoluto
En Crowley, lo Absoluto se vive como contacto con la divinidad interior (el
Santo Angel Guardian); en Hegel, como despliegue conceptual del Espiritu.

6. Propuesta de sintesis filosofica

En busqueda de una sintesis entre ambos pensadores, podria proponerse una visién en
la que la libertad sea tanto un proceso interior de autodescubrimiento (Crowley) como
una realizacion histérica y racional en comunidad (Hegel). La Verdadera Voluntad
podria interpretarse como la singularidad de cada individuo en armonia con el desarrollo
del Espiritu Universal, entendiendo que el despliegue del Yo interior y el reconocimiento
del Otro no son opuestos, sino momentos de un mismo proceso.

7. Conclusion

El didlogo entre Crowley y Hegel muestra que la libertad, lejos de reducirse a una nocion
simplista de “hacer lo que uno quiera”, exige una profunda integracion de la
individualidad y la totalidad.
La magia de Crowley y la dialéctica de Hegel convergen en la idea de que solo es libre
aquel que actua en consonancia con su naturaleza esencial y con el orden mayor al que
pertenece.

8.Vision de la Voluntad en Hegel

Para Georg Hegel, la voluntad (Wille) es la esencia misma del espiritu humano. No es un
mero impulso subjetivo, sino una capacidad racional que tiende a realizarse en la
libertad. Hegel distingue dos niveles fundamentales:

1. Voluntad Arbitraria (Willkiir)
o Es la voluntad entendida como eleccidén libre entre opciones segun
deseos, inclinaciones o intereses inmediatos.
o Aunque es una forma de libertad, es limitada, pues esta sujeta a
contingencias y caprichos.
o Para Hegel, quedarse en este nivel es permanecer en una libertad
meramente formal, sin contenido racional.
2. Voluntad Racional o Universal




68

o Eslavoluntad que se reconoce a si misma como parte de la Razén y que
actua en concordancia con leyes y principios universales.

o En este nivel, la libertad se entiende como autodeterminacion racional:
el sujeto se da a si mismo su ley, pero esta ley es idéntica a la ley de la
Razén, por lo que coincide con lo universal.

o El acto libre es aquel que expresa esta identidad entre lo individual y lo
universal.

Para Hegel, la verdadera libertad se realiza cuando la voluntad individual (subjetiva) y la
voluntad racional (universal) se reconcilian. Esta reconciliacion no es solo un acto
interior, sino que se manifiesta en la vida ética (Sittlichkeit), dentro de la familia, la
sociedad civil y el Estado.

9.Posibles puntos en comun con Crowley

Aunque Crowley y Hegel parten de contextos y lenguajes muy distintos, sus
concepciones profundas de la voluntad muestran afinidades sorprendentes:

1. Mas alla del capricho
o Crowley rechaza la confusién entre Verdadera Voluntad y deseos
pasajeros.
o Hegel distingue la voluntad racional de la voluntad arbitraria, criticando
el mero capricho como insuficiente para la libertad real.
2. Autodeterminacidn esencial
o En Crowley, descubrir la Verdadera Voluntad es descubrir la ley interna
gue nos vincula al orden césmico.
o En Hegel, la voluntad racional es libre porque se da a si misma su ley, la
cual es idéntica a la ley de la Razén universal.
3. Unidad entre lo individual y lo universal
o Para Crowley, la Verdadera Voluntad no esta en conflicto con la Voluntad
del Todo; al contrario, su realizacidn contribuye al orden del universo.
o Para Hegel, la libertad se realiza cuando la voluntad individual coincide
con la voluntad universal del Espiritu.
4. Proceso de autoconocimiento
o Crowley lo plantea en términos iniciaticos y misticos, a través de grados
de conciencia y trabajo magico.
o Hegellodesarrolla mediante la dialéctica, como despliegue progresivo de
la autoconciencia.

Sintesis integradora

Podemos ver la Verdadera Voluntad crowleyana como una forma esotérica de lo que
Hegel llama voluntad racional, ambas implicando que el sujeto solo es realmente libre
cuando actua desde un nucleo esencial que esta en armonia con un orden mayor —en
Hegel, la Razén universal; en Crowley, la Ley césmica de Thelema.
La diferencia principal radica en que Crowley enfatiza un proceso espiritual individual y




69

mistico, mientras que Hegel sitla esa reconciliacion dentro del marco de las
instituciones y la historia.

Referencias

e Crowley, A. (1991). Liber AL vel Legis (The Book of the Law). York Beach, ME: Samuel Weiser.
(Obra original publicada en 1938).

e Crowley, A. (1973). Magick Without Tears. St. Paul, MN: Llewellyn Publications.

e Hegel, G. W. F. (2010). Principios de la Filosofia del Derecho (Trad. W. Roces). Madrid: Tecnos.
(Obra original publicada en 1821).

e Hegel, G. W. F. (2009). Fenomenologia del Espiritu (Trad. W. Roces). Madrid: Fondo de Cultura
Econdmica. (Obra original publicada en 1807).

Eon (Thelema) - Aeon (Thelema)

En la religion de Thelema, se cree que la historia de la humanidad se puede dividir en
una serie de eones (también escrito aeones), cada uno de los cuales fue acompafiado
por sus propias formas de "expresiéon magica y religiosa". El primero de estos fue el Edn
de Isis, que se cree que se produjo durante la prehistoria, y que vio a la humanidad
adorando a una gran diosa, simbolizada por la antigua deidad egipcia Isis, lo que fue
seguido por el E6n de Osiris, un periodo que tuvo lugar en los siglos clasicos vy
medievales, cuando la humanidad adoraba a un dios masculino singular, simbolizado
por el dios egipcio Osiris, y por lo tanto este eon estaba dominado por los valores
patriarcales. Y, finalmente, el tercer edn, el Edn de Horus, que estaba controlado por el
dios nifio, simbolizado por Horus. En este nuevo edn, segun los thelemitas, la humanidad
entrard en un momento de auto-realizacidn y autoactualizacion.

Dentro de la religion Thelemita, cada uno de estos eones se cree que esta "caracterizado
por su [propia especifica] formula magica", el uso de esa féormula que "es muy
importante y fundamental para la comprension de la “Thelemic Magick ".

E6n de Isis

El primer Eén de Isis era la madre, donde se venera el aspecto femenino de la divinidad
en su mayoria debido a una sociedad matriarcal y la idea de que " la madre tierra "
alimenta, viste y aloja al hombre en el seno de la matriz. Se caracteriza por el culto
pagano de la madre y de la Naturaleza. En su “Equinoccio de los Dioses” Crowley
describe este periodo como "sencillo, tranquilo, facil y agradable, lo material pasa por
alto a lo espiritual" (Equinoccio de los Dioses).

Lon Milo DuQuette remarcé que este edn era "la era de la gran diosa", y que se habia
originado en la prehistoria, alcanzando su cenit en "aproximadamente 2400 AC"
Continuando con esta idea, sefiald que este periodo fue cuando "el culto de la gran
diosa" era verdaderamente universal. Ella era adorada por un sinnimero de cultos bajo
innumerables nombres y formas. También seria un error concluir que la formula magica
de este periodo se manifiesta exclusivamente a través de la adoracion de cualquier
deidad femenina antropomarfica particular. Porque, como cada edn, la formula magica




70

del E6n de Isis estaba fundada sobre la interpretacion de la humanidad de los 'hechos
percibidos' de la naturaleza, y nuestros antecesores en la edad de Isis percibian la
naturaleza como un proceso continuo de crecimiento espontaneo ".

EAn de Osiris

El clasico y medieval Eén de Osiris se considera que esta dominado por el principio
paterno y la formula del dios moribundo. Este Aeon se caracterizé por la de
autosacrificio y la sumision al Padre Dios. Crowley dice de este Aeon en su “Corazoén del
Maestro”:

“Férmula de Osiris, cuya palabra es IAO; el hombre pensd en la muerte, su victoria sobre
la misma, y por ello sobre la resurrecciéon. Asi como el Sol como muertoy renacido todos
los dias, y todos los afios”.

Crowley también dice del Eon de Osiris en Equinoccio de los Dioses:

El segundo [Aeon] “es de sufrimiento y muerte: lo espiritual se esfuerza por hacer caso
omiso de la materia. Cristianismo y todas las religiones afines adoran la muerte,
glorifican al sufrimiento, divinizan los cadaveres”.

E6n de Horus

El moderno Edn de Horus es retratado como un momento de auto-realizacion, asi como
de un creciente interés en todas las cosas espirituales, y se considera que esta dominada
por el principio del nifio. La Palabra de su Ley es Thelema (voluntad), que se
complementa con Agape (amor), y su formula es Abrahadabra. La individualidad y la
busqueda de la persona verdadera voluntad son los aspectos dominantes; su férmula es
la de crecimiento, en la conciencia y el amor, hacia la auto-realizacion. En relacidn con
el Eén de Horus, Crowley escribid: ... el nifio coronado y la conquista, que no muere, ni
renace, pero va, radiante siempre sobre su camino. A pesar de ello va, el Sol, porque
como ahora se sabe que la noche no es mas que la sombra de la Tierra, por lo que la
muerte no es mas que la sombra del cuerpo, que a su veileth La luz de su portador”.
(Corazoén del Maestro)

Y también, en sus pequefios Ensayos hacia la verdad:

El E6n de Horus esta aqui: y su primera flor bien puede ser la siguiente: que, liberado de
la obsesion de la condenacion del Yo en la muerte, y de la limitacién de la mente por la
razon, los mejores hombres de nuevo salieron los con ojos ansiosos en el Sendero de los
sabios, la pista de la montaiia de la cabra, iy luego el Untrodden Ridge, que conduce a
los pinaculos de hielo-brillante de la maestria!

Lon Milo DuQuette ha comentado sobre la conexidn que el Edn de Horus tenia a la edad
del acuario cuando afirmé que "Si, [el E6n de Horus] es coincidente con lo que los
astrélogos y compositores llaman la Era de Acuario y lo que millones de otros se refieren
a simplemente como la nueva era. Sin embargo, seria un error considerar este nuevo
edn simplemente como otra sefial en un gran reloj césmico. La era de acuario, es




71

profundamente significativa, ya que es, es sélo un aspecto de una mucho mayor nueva
era espiritual. "

Otros eones

Algunos creen que el E6n de Maat eventualmente reemplazara al actual. De acuerdo
con uno de los primeros estudiantes de Crowley, Charles Stansfeld Jones (también
conocido como Frater Achad), el E6n de Maat ya ha llegado o se solapa con la presente
Edn de Horus.

La magia del caos es visto por algunos como una evolucion a partir de porciones de la
religion Thelemica. Personalidades relevantes y organizaciones: Peter J. Carroll , Ray
Sherwin , y los Iluminados de Thanateros . Ver también de Carroll Liber Kaos.

Diferentes puntos de vista

No todos los thelemitas ven una clara sucesion de eones. A veces Crowley comparo la
palabra de Horus con otras férmulas, cuya reina parecen solaparse con el Eén de Osiris
y / o Isis. A partir de sus Confesiones (de Aleister Crowley) El inicio del E6n de Horus :
“Hay muchos maestros, pero en la historia registrada apenas si han habido una docena
de magos en el sentido técnico de la palabra. Pueden ser reconocidos por el hecho de
gue su mensaje puede ser formulado como una sola palabra, palabra que debe ser tal
qgue anula todas las creencias y codigos existentes. Podemos tomar como ejemplos la
Palabra de Buda - anatta (ausencia de un Atman o alma), que puso su hacha en la raiz
de la cosmologia hindu, la teologia y la psicologia, y de paso golped al sistema de castas;
y de hecho a toda la moralidad aceptada”.

Bibliografia

DuQuette, Lon Milo (2003). El Magick de Aleister Crowley: Un Manual de los rituales de
Thelema. San Francisco y Newburyport: Weiser. ISBN 1578632994 .

Fuentes

Crowley, Aleister. (1973). El corazén del Maestro. Montréal: 93 Publishing.
___.(1996). Ensayos pequefios hacia la verdad. Tempe, AZ: New Falcon Publishing
___.(1974). Equinoccio de los Dioses. Nueva York, Nueva York: Gordon Press.

Thelemapedia. (2004). Aeon . Consultado el 16 de abril, 2006.

Soror Asentah, en el contexto del Afio Nuevo Thelemico (IVxvi) ha querido compartir
con nosotros sus reflexiones en torno al significado del inicio del E6n de Horus y como
esto redunda en nuestras vidas en un hecho de relevancia absoluta. Este ensayo lo
publicamos integramente segln sus percepciones e intuiciones personales en la
busqueda de estos tan interesantes significados.




72

El inicio del E6n de Horus.

La magia ha coexistido siempre con el hombre, es inherente al hombre, vemos a este
como un ente independiente, una propia estrella que contiene dentro de si un
microcosmos y macrocosmos, que representa su relaciéon con el universo y de este con
su interior.

Las religiones han existido a la par con el hombre, esto debido a que somos por
naturaleza seres espirituales, por ende, desde las religiones paganas, contenemos
dentro de nosotros la necesidad de una comunicacidn espiritual, de una busqueda. El
tema de las busquedas espirituales, es ambiguo, a través del tiempo, han existido
grandes profetas que han propuesto un camino para tal empresa.

Grandes maestros enviados para demostrar a los humanos el camino a la realizacidn
interna, a la busqueda del ser interior. Muchos profetizan la realizacion de esta
busqueda, a través de diversas pruebas, sacrificios y sobre todo de la fe.

Desde el Edn de Isis (preeval) al E6n de Osiris (El dios sacrificado) la humanidad ha
buscado esta realizacion, si bien las religiones paganas como Egipto y Mesopotamica
con la civilizacion Sumeria, han aportado las bases de la naturaleza humanay la conexién
con la magia que es de naturaleza humana, se encuentra en nuestras raices ancestrales,
y en nuestro subconsciente, desde los periodos prevales hasta la actualidad.

El inicio del E6n de Horus, marca un nuevo destino de este trabajo a desarrollar, una
nueva iniciacion con la destruccion del dios sacrificado a una muerte dadora de vida.

Osiris deja su trono a su hijo coronado y conquistador HORUS, el concepto de Horus es
revelado en el especto de una nueva conciencia, pasando por los velos de la ignorancia
espiritual a la verdadera experiencia. Después de pasar por todas las pruebas de nuestro
ser y el conocimiento de uno mismo a través de nuestro propio arbol, y estados de
conciencia, pasamos a la iluminacién que es Horus, pero antes por un abismo. El abismo
de los opuestos, el hermano de Horus es Seth, representante de todos los instintos
animales dentro de las conciencias y esto se representa en realidad como el lado
opuesto de nuestro templo, que es nuestro propio ser.

Por esto el trabajo a realizar es la reconciliacidn de los opuestos, a través del despertar
de la conciencia. La magia es un acto de la voluntad, que se desarrolla con el despertar
de esta conciencia divina representada por el Dios Horus, dentro de la trinidad egipcia.

De alguna forma, muchos profetas, indicaron a los hombres, que, para vivir esta
experiencia espiritual, habia que abandonarse a uno mismo, en el caso del Buda,
Mahoma o el mismo cristo. Pero coincidian con una promesa, un algo primordial que
entregar, una fe para una vida mejor, una vida perfecta. Experimentaron esto a través
de viajes en busqueda del ser interno, cuando retornaron, se encontraos que estaban
solos, que la realizacién interna no era para tener una aspiracion de una vida en el
paraiso y perfecta, llagaron solos y pordioseros.




73

¢Qué se puede pensar de esto? ¢Qué es la realizacion interna, donde lleva la bdsqueda
y porque hay una busqueda? ¢ Muchas preguntas y muchos por qué?

Hay uno que dijo con respecto a estos profetas, siendo el ultimos de estos, “yo perdurare
hasta el final, y al final no hay nada que perdurar”

Entonces uno piensa que al final no hay nada, y que es la nada sino todo. Hay una gran
cantidad de religiones y conceptos que se confunden, esto también debido a una mezcla
de culturas paganas y cristianas, pero los simbolos y los nUmeros permanecen.

El inicio del E&n de Horus, destruye estos conceptos y restablece uno, la busqueda de la
conciencia superior a través de la voluntad. Si bien es cierto que muchos escritores se
basaron en la potencialidad de la voluntad para los trabajos de elevacidn de nuestro yo
interior, Perdurabo tuvo el deber de restaurar los rituales en conformidad con la
corriente del Edn, y restablecer por lo tanto los rituales lunisolares.

El profeta del Edn, lo restablecid de la forma adecuada a las instrucciones dadas en el
libro de la ley, que procedia por el orden natural del universo. Con la palabra Thelema
gue es amor bajo la voluntad, inicia la corriente magica 93. La llegada del equinoccio de
los dioses el 20 de marzo de 1904 marca el inicio del E6n de Horus, el nifio quien ocupa
el lugar del padre Osiris en el oriente.

El E6n da comienzo con los dictados del libro de laley el 8,9 y 10 de abril de 1904, cuando
se inicia la revelacion suprema, este libro es dictado a Aleister Crowley, el profeta del
Edn, en el Cairo Egipto.

La estela de la revelacion es descubierta por la mujer escarlata del profeta, Ourda (Rose
Kelly) quien fue el canal a través se manifestaron los primeros pasos para la revelaciéon
del edn. La estela representa el desarrollo del verdadero trabajo magico y las claves del
libro materializadas. Nuit, Hadith y Ra- hoor-Khuit , es su aspecto superior.

Nuit representa a la diosa del amor y del cielo estrellado, Hadith es el ardor de nuestro
amor el fuego interno manifestado con el externo, y Ra hoor Kuit es el vigor de nuestra
realizacion la fuerza a través de los planos de existencia, el descubrimiento de la
conciencia superior en su aspecto elevado como HE-RU-RA-HA. (Ra-hoor- khuit y Hoor
Phar krat).

Para llegar a realizar el trabajo de la voluntad, y de la magia, el libro de la ley es la clave,
ahi yacen las formas para realizar este trabajo, adecuado a los cambios que tiene este
Edn, con respecto a la muerte e iniciacion, la muerte es la dadora de vida.

Aleister Crowley dedica su vida y su trabajo entero para este acto magico, el de ensenar
a los hombres este camino. “Ayddame, OH guerrero Seifor de Tebas, ien mi
descubrimiento frente a los Nifios de los hombres!

De ahi se originan los trabajos magicos en la busqueda de nuestra verdadera voluntad
gue pertenece a nuestro santo angel de la guarda, nuestro ser superior, quien yace en
cada estrella y en cual es deber y derecho de cada ser humano encontrar “El verdadero




74

trabajo magico es el conocimiento y conversacidn con nuestro Santo angel de la
guarda”.

El maestro Therion dedico su vida para trabajar con las formula dadas en el libro de la
ley, descubriendo solo algunas, otras son indescifrables y otras serdn descifradas por
otros, hasta que la sefiora del dos de bastos tome su trono en el oeste y cambie el E6n
y la formula sea unificada.

El mundo cambia, a cada instante, y las civilizaciones son de su propio tiempo, con esto
quiero decir, que el Edn de Horus se manifiesta en una civilizacion de nifios, si uno da un
vistazo al mundo actual y los conflictos en los cudles se desenvuelve, équien pude decir
gue la globalizacion es un orden? o que los conflictos sociales que se manifiestan son un
pleito de nifios (en un sentido general).

El libro de la ley profetizo las guerras mundiales y sus consecuencias, las naciones
individualistas, y rebeldes.

La sociedad civil cambia, y se hace cada vez mas indiferente a lo que sucede
globalmente, la juventud se desvirtda la plenitud la las libertades y las modas sueltas,
los demonios del estrés y de la vanidad estan en su apogeo, la vida acelerada vy las
demandas de los trabajos cotidianos, demandan la mayor cantidad de tiempo vy vida.
¢Donde esta la espiritualidad y la busqueda de ella?

Siempre esta, somos ninos que se confunden dentro de sus corrales, pero dentro de
nosotros siempre esta el espiritu, vive en nuestro interior, silenciado por la dominacion
de las falsas ilusiones que provocan el llanto de los nifios, las falsas creencias de los
dioses historicos, “OH Hombre tanto los dioses como los hombres son unos tontos”.

Hay una frase del libro de la ley, en la primera parte La manifestacidn de Nuit. “El Khabs
esta en el Khu, no el Khu dentro de Khabs”

El Khu es la materializacion de la verdadera luz dentro de nosotros, de nuestra estrella,
los velos negativos que cubren nuestros estados elevados de conciencia ,son los cuales
debemos pasar a través del conocimiento de nuestro propio universo y su conexion con
el macrocosmos, es darnos cuenta que somos estrellas, en el espacio infinito dentro del
cuerpo de Nuit, la luz por lo tanto estd dentro de nosotros, por lo que debemos pasar
de lo denso a lo sutil, y destruir los velos negativos de la existencia ordinaria a través de
la realizacién de la voluntad.

Cada estrella es en si misma, perfecta, contiene el bien y el mal en ella, misma, por lo
gue su esencia material, sera una representacion de su verdadera luz primordial. Aqui
el axioma hermético de Trismegisto “Lo que es arriba es abajo”, por lo tanto, volvemos
a los opuestos, estos deben ser reconciliados y superados, en esto consiste la evolucién
y los actos magicos.

Por tanto, no hay que adorar la forma (khu) ya que esto seria una ilusién, otro velo bajo
los velos de Paroketh. La potencialidad esta en el Khabs, y es la Unica verdad que existe
para la estrella.




75

Esta es unas de las primeras revelaciones de Aiwass, que es el ente descarnado, que
dicta el tripartito libro de la Ley. Aiwass es el santo dngel guardian del profeta, quien se
encarga de la expansion de la ley de Thelema mas alla de su propio ser, ya que la ley y
el libro estd mas alla de el.

Por lo tanto, el concepto principal de la Magia de Horus esta expuesto, los rituales estan
establecidos, las ordalias escritas. “La magia existe en quien la practica”.

AUM HA.

Soror Asenath

A-MOR
ANALISIS DEL AMOR DE TIPO INICIATICO
Por DAVID BETH

“Debo decirte el misterio que recibié mi alma de forma secreta de mis cinco sentidos
externos y comunicado a mis sentidos internos. Mi pensamiento contempla a la Amada
con el ojo de mi fantasia, y me maravillo en mi embriaguez sin vino, y me entusiasmo en
las profundidades de mi ser con un gozo que viene de mi mismo, y mi corazén danza, y
mi espiritu es mi musico. Cada drgano de los sentidos me une con los Suyos, y mi union
incluye la raiz de cada uno de mis cabellos”.

Umar lbn al-Farid

Este ensayo fue inspirado por una discusién sobre el significado y uso del Amor en un
contexto inicidtico. Las ideas que siguen podrian servir de inspiracién para los pocos
verdaderos guerreros y exploradores esotéricos que han elegido el “sendero sin piedad”
(frase tomada de la Gnosis Césmica que denota el sendero primordial Luciferino-
Saturniano) y que han renunciado a todo y sacrificado todo a una vida dedicada a la
plena caballeria esotérica. A continuacién compartiré puntos de vista iniciaticos basados
en verdades metafisicas dadas a mi en el pasado por mis maestros de la Caballeria
Hiperbdrea Universal (Fraternitas Borealis) de la Gnosis Cdsmica y Gnosis Vudu, dos
tradiciones que se complementan plenamente y que trabajan sobre lineas similares. No
hay necesidad de decir que sus principios son los mios propios.

A veces las verdades e ideales esotéricos pueden ser duros de aceptar, o contradicen
nuestras ideas profanas y nuestro status quo, y a menudo reaccionamos al principio de
forma fuertemente antagonica a ellos. Pero como verdaderos magos y gnosticos
debemos dejar de lado todo sentimentalismo y tratar de acceder a la raiz de las cosas.
Debemos resistir a la inclinacion de seguir y aceptar solamente lo que nos parece
agradable —a menudo esto es ya una trampa metafisica. Para alcanzar el verdadero éxito
esotérico debemos vencer nuestros propios prejuicios y escapar de nuestra zona de
comodidad. Mientras podamos ser capaces de crear y dar forma a nuestro propio
universo (magico), los instrumentos con los que conseguir esto, y las verdades que




76

reinan en este universo, son universales —y no debemos permitir a nuestros miedos y
preferencias profanas distorsionar y debilitar los poderes imponentes que hay a nuestra
disposicion. No debemos permitir que las fuerzas de los arcontes y del demiurgo nos
cieguen continuamente. Es necesario tener estas cosas en mente para beneficiarse
plenamente de mis escritos porque no intento agradar a nadie. No soy un enunciador
de “verdades convenientes” y sé que esto encontrara la plena apreciacién de los pocos
hombres y mujeres escogidos que los espiritus han preparado para este trabajo en su
Unica forma maravillosa.

Eros y Amor son dreas cruciales para los adeptos de nuestra tradicion (Voudon Gnostic
y Kosmic Gnostic respectivamente) porque trabajamos en una corriente magica sexual
y de éxtasis. Percibimos la manifestacidon divina y emprendemos la transformacién
espiritual personal contemplando, experimentando y conociendo intimamente a Eros y
Amor en un contexto esotérico. Los fendmenos del universo estan unidos unos a otros
por hilos de amor erético. El amor erdtico a todos los niveles es la gran fuerza vital, el
prana que fluye a través del cosmos, la libido césmica. El término Amor ha sido usado
de forma amplia en el campo oculto y espiritual y quiero compartir algunas ideas y
pensamientos sobre el tema. Se supone que éste no es un ensayo sobre magia sexual
sino sobre el area relacionada con el amor, Amor esotérico y en alguna extension Eros.

Lo primero que debemos hacer si queremos investigar este campo es separar la idea
oculta y magica de Amor del término profano y romantico del término amor. EIl Amor
mistico y oculto no es el mismo que el amor romantico y profano.

El amor en todas sus formas es uno de los sentimientos, motivaciones e impulsos mas
fuertes del ser humano. No obstante, el hombre profano se queda atrapado con mucha
frecuencia en conceptos de amor que le encadenan al mismo. Los poderes arcénticos y
demidrgicos usan esta necesidad de amor para mantener su agarre sobre la mente y el
alma del hombre. Cuando una persona se enamora, se hace a menudo inestable y pierde
toda su razén. Es mas vulnerable a los poderes de las fuerzas del mal que desean
mantenerle esclavizado y que de esa forma construya su propia realidad de acuerdo con
el amor “romantico.” Oimos expresiones como “alma gemela”, “mitad perdida”, “amor
verdadero”, etc., como resultado de una persona proyectando sus ideales y esperanzas
y miedos profanos sobre otra persona, creando una fantasia — con frecuencia no de
acuerdo con la realidad y sentimientos reciprocos-. Lentamente se hace adicto y
dependiente de la proyeccién de su amor. Por supuesto, raramente nadie admite esto
o pueda incluso verlo cuando sucede; y asegurard que este amor es Unico y verdadero.
Todos hemos visto esto y probablemente lo hemos sentido en algin momento de
nuestras vidas. También sabemos lo que se siente y lo que sucede cuando tal relacién
falla: caemos en las profundidades de la desesperacion y del infierno, con todas las
esperanzas y suenos hechos pedazos, y las proyecciones son desveladas como ilusiones
y falsa dependencia. Muchos se rompen en tal situacion (especialmente después de
afios de estar juntos) y nunca se recuperan. Los que lo hacen tienden a hacer el mismo
error en la proxima relacion, o se desilusionan y no se permiten amar a nadie mas y se
vuelven agrios. El amor profano y la proyeccién en una pareja ayuda a encubrir nuestros
propios miedos y defectos, ayuda a dar brillo a nuestras debilidades personales y da
fuerza (falsa). Esto es por lo que mantiene tan gran poder sobre el hombre,




77

especialmente sobre el no iniciado. Desgraciadamente, los buscadores del sendero
oculto y espiritual son presa de los poderes de sirena del amor profano y romantico y
comienzan entonces a comprometer toda su inspiracion, llegando a ser dependientes y
débiles.

El iniciado (o iniciada) o el aspirante mago gnéstico de nuestra tradicion, desea
perfeccionar el Self. Desea llegar a ser independiente de los arcontes y sus poderes.
Desea alcanzar la individuacion completa dentro de si mismo. El Amor, el Amor esotérico
gue contiene los poderes transformativos del Eros divino, puede, y en efecto debe, ser
uno de los agentes mds grandes en este proceso. La mayoria de los verdaderos adeptos
de toda la historia conocian en algun grado la importancia del Amor en el trabajo del
iniciado (entre otros muchos escritos sugiero a todo el mundo que esté investigando
sobre la nocion del Amor vy Eros, las obras de los grandes santos sufies, asi como las
obras de ciertas sectas de la tradicion Tantrica Hindu). No es sorprendente encontrar a
Aleister Crowley dando énfasis a la nocidn de Amor en su sistema de Thelema vy, por
supuesto, todos conocemos su famosa frase “Amor es la Ley, Amor bajo la Voluntad.”
Se hace claro aqui que Crowley aseguré muchas veces que no se referia al amor
romantico sino, entre otras cosas, al ardiente Amor del iniciado hacia la Gran Obra y por
ultimo hacia su propia divinizaciéon. Y por supuesto, el Amor en Crowley es una
descripcion de la Verdadera Voluntad, como sabemos a través de sus comentarios:

Esto ha de ser tomado significando que, aunque la Voluntad es la Ley, la naturaleza de
esa Voluntad es Amor. Pero este Amor es como si fuera producido por esa Voluntad;
esto no se contradice con esa Voluntad; y si aparece contradiccidon surgira en alguna
crisis y serd la Voluntad la que nos guiara de forma correcta. Asi, mientras en el Libro de
la Ley hay mucho de Amor, no hay ninguna palabra sobre Sentimentalismo. jEl odio
mismo se parece al Amor! “jLuchad como hermanos!” Todas las principales especies del
mundo entienden esto. El Amor de Liber Legis es atrevido, viril, incluso orgidstico. Hay
delicadeza, pero es la delicadeza de la fuerza. Poderoso, terrible y glorioso como es, no
obstante, no es mas que el penddn sobre la lanza sagrada de la Voluntad, la inscripcidon
grabada en las espadas de los Caballeros-monjes de Thelema.

-Aleister Crowley, Liber II: El Mensaje del Maestro Therion-.

Y en realidad la tradicién que trabajamos es una tradicién de guerreros, de guerreros
monjes solitarios, masculinos y femeninos, que se unen en los lazos de la camaraderia 'y
companferismo sagrados. Nuestro trabajo es nérdico y Saturniano en muchas formas
(Michael Bertiaux en el 42 Curso del Monasterio de los Siete Rayos, incluso se refiere a
la Orden Interna del Vudu Gnostico como una Hermandad Atlante de Saturno). La
Fraternitas Saturni, que trabaja de forma diferente a nosotros, se adhiere al dictado de
Crowley - Amor sin piedad”, para dar énfasis a la naturaleza del sendero.

El verdadero adepto de la Gnosis Césmica y de la tradicién Vudu Gndstico superior es
un adepto que sigue un sendero individual pero que también reconoce la vocacion al
sacerdocio del Eros divino. Sera dirigido hacia delante por el legendario furor sagrado,
una energia misteriosa y poderosa que le ayudara a sobreponerse y caminar por donde
otros fallan. El furor sagrado, ese frenesi daemadnico, le permitira sacrificar todo a su
causa y abandonar todo, y si llega a ser necesario, a arriesgar todo. (El furor sagrado o




78

esotérico es una fuerza misteriosa e irresistible, no humana, utilizada por el iniciado
cosmico. David Beth, The Sacred Furor of the Kosmic Adept). Tal adepto es también:

...el ensofador esotérico, que suena el mito de la resurreccién césmica y el Amor
gnostico eterno que busca para que se haga carne”.

(David Beth, The Kosmic Resurrection, ensayo no publicado de la Fraternitas Borealis)

Sus camaradas césmicos escogidos en todos los rincones de la tierra que han establecido
zonas de poder de las Ordenes serdn su soporte, y la idea de Amor que comparten es el
Amor del iniciado.

Para los adeptos de la corriente Césmica, Parsifal, la forma arquetipica del monje-
guerrero, se convierte en un ideal. El mito de Parsifal nos dice que el héroe consiguio el
Grial y, en términos Jungianos, su individuacién suprema, su totalidad esotérica — no
mediante el amor o gracia de Dios — sino mediante su inherente furor sagrado. El furor
lo condujo siempre hacia delante contra todas las pruebas y le capacité para
sobreponerse y sacrificar todo. Aparte de este furor indispensable, Parsifal también
llevaba consigo el “recuerdo de una amada.” Algo de tal importancia central para él para
el éxito de su busqueda que se lo aconsejé también a su amigo Gawaine. Este icono
poderoso, el recuerdo de la Amada, no es el recuerdo de una mujer especifica sino la
imagen de la Soror Mystica, la consorte final de los alquimistas. La meta de Parsifal, y de
nosotros como iniciados de esta Gnosis, no es alcanzar el Samadhi (porque éste seria el
sendero del santo), la fusion con el Ser primordial. Nosotros, a la manera Luciferina,
aspiramos e lo que en el esoterismo hindu se llama Kaivalya, Personalidad Absoluta,
emancipacion y soledad final. Nuestra meta es el “aislamiento césmico del Cristo
ascendido.” Esta es la via del mago-gndstico, el Siddha tantrico, el héroe alquimico del
Grial.

Viniendo a nosotros en la Fraternitas Borealis en linaje directo estan las ensefianzas
secretas del hermetismo de los trovadores alemanes y provenzales y los Fideli d'Amore
del norte de Italia. Sus cantares sobre la busqueda del Grial, y su poesia de amor en su
esencia relata un ciclo iniciatico disfrazado en simbolismo erdtico y heroico para
ocultarlo al profano. Estos viajeros esotéricos del Amor, practicaban, a diferencia de sus
primos sufies, cierto tantrismo alquimico del Sendero de Mano lzquierda. Con base en
una compleja metafisica del Amor, la unién de los opuestos y lo Divino, estos adeptos
trabajaban rituales y grados de iniciacion (Julio Evola en El Misterio del Grial describe
cuatro grados jerarquicos: liquefatio, langour, studium y extasim). Si tenia éxito, el
adepto alcanzaria un estado andrégino. Con la ayuda de ritual magico sexual finalmente
alcanzaban la resurreccion final e individuacidon en la personalidad absoluta. En la
alquimia, los estados correspondientes son Nigredo, Albedo y Rubedo, la resurreccién
en la energia-materia inmortal.

La Soror Mystica magica, la mujer que esta siempre al lado del alquimista, es también la
novia magica del amor esotérico de los trovadores. Ella es la Yogini y Parastri, la novia
iniciada del Tantrismo. No debemos confundir esta novia esotérica con una amante o
pareja fisica particular que pueda estar unida a nosotros en nuestra vida. Mas bien
debemos “llevar el rostro de nuestra Amada” en nuestra alma y ser capaces de




79

proyectarla a voluntad, o cuando sea posible. Una ayuda muy importante en este
proceso es la practica de la imaginacidn activa esotérica. En este contexto significa la
habilidad de proyectar lo femenino divino, la Sophia Aeterna, en una persona viva.
Conforme mas se desarrollan las habilidades de la imaginacidn activa, mds completa se
hace la sustanciacion madgica y mas intenso el trabajo magico y espiritual y sus
resultados.

Es fundamental en este trabajo, especialmente en su expresion césmica, un
entendimiento del mundo como polaridades. Cuando luchamos por el estado andrégino
debemos dominar las polaridades de lo masculino y lo femenino dentro de nosotros
mismos, y esto sélo es posible si somos capaces de reconocer las cualidades vy
posibilidades esotéricas inherentes de lo masculino y lo femenino y usarlas de forma
simbidtica. Reconocemos el significado esotérico de los mitos que une a cada dios o
héroe, cada poder trascendente, a una novia o esposa femenina correspondiente —
Shakti, que también significa “Poder.” En la mitologia griega Hebe fue dada al héroe
Heracles como esposa, en Egipto las mujeres divinas ofrecian flores de loto, simbolos
del renacimiento y clave de la vida, al rey. En el Norte, las Valquirias representan las
fuerzas del destino y las victorias del guerrero. Las mujeres son vistas aqui de forma
esotérica como dispensadoras de lo sagrado, como portadoras de una vida que anima,
liberay transforma al ser comun. La Fraternitas Borealis ensefia que para que un hombre
o una mujer alcance las alturas del desarrollo espiritual, el principio viril y conquistador
del hombre debe ser unido magicamente con el principio femenino potencialmente
liberador y transfigurador de la mujer.

Por supuesto, es muy posible encontrar amor romantico y profano en una pareja que
puede servir como una personificacion de la novia mistica. No obstante, nunca debemos
confundir a la pareja “profana” con la Soror Mystica real (o el Héroe real en el caso de
la mujer). Hacernos dependientes -nosotros mismos y nuestra salvacion- de una persona
en particular es un grave peligro y un error fatal. Henry Corbin, el gran erudito y
visionario del Sufismo afirma:

“Este fendmeno supone, en efecto, que el fiel de amor (Sufi) ha tomado consciencia de
gue esta imagen no es exterior sino interior a su ser; o, mejor dicho, es su propio ser, la
forma del Nombre divino que lleva consigo al nacer al ser. Y el circulo de la dialéctica de
amor se cierra sobre esta experiencia fundamental: “El Amor (Amada o Amado) esta
mas préximo al Amante que su vena yugular.” Proximidad tan excesiva que empieza
precisamente a actuar como velo. Por eso el novicio, todavia sin experiencia espiritual,
dominado por la imagen que invade todo su ser interior, va sin embargo a buscarla fuera
de si mismo, en una busqueda desesperada de forma en forma del mundo sensible,
hasta que regresa al santuario de su alma y se da cuenta de que el Amor (Amada o
Amado) real es tan interior a su ser que ya no busca el Amor mas que por la Amada o
Amado interior. En la busqueda como en el retorno, el sujeto activo en él sigue siendo
la imagen interior de la Belleza irreal, vestigio de la contrapartida trascendente o
celestial de su ser; es ella quien le hace reconocer toda figura concreta en su semejanza,
pues es ella la que, de ahi en adelante, antes incluso de ser consciente de ello, le ha
investido con su funcién teofanica. (Henry Corbin, Imaginacién Creativa en el Sufismo
de Ibn Arabi).




80

El Amor ardiente y el fuego por la Amada interior debe siempre arder de la forma mas
brillante y ella estara con uno siempre y sera su colaboradora en el laboratorio alquimico
de transformacidn Luciferina.

En este punto, debo repetir de nuevo que no estamos hablando aqui de éticas
materialistas o morales y que debemos separar estrictamente las ideas profanas de
amor de nuestro trabajo de Amor esotérico, aunque por supuesto puede haber puntos
de conexion.

Cuando hablamos de tal trabajo, no intentamos devaluar a la Mujer o al Hombre, o
convertirlos en simples objetos de iniciacion personal. Al contrario, con nuestro trabajo
puede anadirse una nueva dimension sagrada a cualquier tipo de relacién o incluso
encuentro sexual. Este trabajo es simbidtico en muchas formas y hombre y mujer deben
trabajar juntos, totalmente libres de ideas profanas de ética e ideales mundanos.
Debemos desenterrar las verdades césmicas y universales que nos ayuden a alcanzar
nuestras metas magicas y espirituales — después de todo, esto es por lo que hemos
empezado en este sendero — y debemos tener cuidado de no ser contaminados o
distraidos importando nuestras ideas profanas y mundanas a nuestra region
espiritual/oculta. Si nuestro sendero nunca se aparta de nuestras zonas cémodas y
conformamos nuestra espiritualidad y ocultismo segun nuestros prejuicios es que
hemos caido en la trampa de los arcontes. ¢No es la primera meta del verdadero
ocultismo y de la auténtica espiritualidad la rotura de encuadres, quemar por completo
el status quo, la valerosa integracion del lado oscuro? Pienso que esto es lo que nos hace
decir a la gente las cosas tal como son, no las que les agradan — por eso los que se atreven
de verdad y se embarcan seriamente en este viaje tienen mas posibilidades de tener
éxito en su atrevida aventura.

En las leyendas y tradiciones de nuestra corriente, esta iniciacion gndstica secreta se
dice que proviene de un pasado remoto, del continente polar Hiperbdreo, donde las
sacerdotisas del Amor y Eros magico, Morsana y Allouine, aparecieron juntas con las
mujeres que, en la leyenda del Grial, curaban al guerrero herido y al rey enfermo.

En Occidente, este conocimiento iniciatico fue destruido y perdido con los Cataros y las
Ordenes de Caballeria, con el Minnesénger, los Fideli de Amore y los Trovadores.

Con sus fuerzas superiores los poderes de la contra-iniciacion (como la mayoria de las
Iglesias Cristianas exotéricas) han tratado una y otra vez de aplastar este conocimiento
y transmision gnoésticos. Pero a pesar de sus intentos de asesinar la forma sagrada de
Amor esotérico y magia sexuales, los secretos y modos de iniciacidn sobrevivieron en
algunos cultos de adeptos polares y fueron infundidos también en el Soberano Santuario
de la Gnosis Vudu.

La iniciacion hermética de Amor ha sido casi destruida y olvidada. E incluso en circulos
ocultos la nocién del Amor esotérico esta a menudo distorsionada y mal interpretada,
dando por resultado confusion y error. El sendero del “amor sin amor” del guerrero
espiritual Saturniano, del trovador, es el misterio del Grial. El amor del hombre y la mujer
profanos estd simbolizado por la Iglesia de Roma y su cristianismo materialista y
escapista.




81

Como adeptos del mito Hiperbdreo, debemos buscar de nuevo mas alla de novelas e
historias, en lo que es en verdad el conocimiento hermético y el sendero del Amor de
los caballeros iniciados del Grial y el Minnesanger. Debemos buscar detras de la palabra
escrita y su lenguaje para descifrarlo con nuestro conocimiento e iniciacion esotéricos
gue nos ha sido pasados desde nuestros antepasados espirituales.

Para el iniciado Hiperbdreo/Saturniano el Amor no significa lo que mismo que para la
gente de hoy dia. Un andlisis simple de la palabra Amor puede demostrar esto. La
palabra Amor es una palabra codificada porque si la decimos al revés se transforma en
Roma. Por eso los iniciados de nuestra tradicidn recibimos lo opuesto a Roma, a todo lo
gue representa Roma con su dogmatismo. Ademas, cuando rompemos el término Amor
en Ay Mor, recibimos “Sin Muerte” o “No Muerte.” Por eso la forma de iniciacion de A-
Mor nos lleva a la inmortalidad. Este es el sendero de iniciacién totalmente opuesto al
exotérico de la Iglesia de Roma. Es el sendero de Eros y un Cristianismo esotérico,
sugerido por maestros tan diferentes como Meister Eckart, C.G. Jung, Herman Hesse,
Ludwig Klages y también Michael Bertiaux.

La resurreccién del Cristo interno en el alma de uno es central para este sendero
iniciatico hermético. Podemos por ello ver por qué Roma traté de destruir el Amor y casi
ha tenido éxito al hacerlo. Podemos leer sobre el amor en novelas y libros, el amor por
el préjimo y la humanidad, ese amor universal de las iglesias y los profanos no tiene nada
gue ver con el Amor sin amor y sin piedad del iniciado Hiperbdreo y del Vudu Gndstico
superior.

“El Hombre Césmico no “ama” (en el sentido profano), arde en su propia llama. En el
mejor caso el “otro” es la mecha de la vela. A menudo, no obstante, sélo los arboles, los
acantilados y las tormentas son lo bastante ricos para esto”.

Ludwig Klages, “Rhythmen und Runen”

Este Amor polar que ensefiamos es el sendero a la inmortalidad metafisica, el verdadero
Grial, es su estricta disciplina, tan frio como el hielo y tan cortante como una espada.

BAFOMET COMO UNA DIOSA FEMENINA?

(muy diferente del Baphomet de Eliphas Lévi o del satanismo moderno)

Por Lucian Sethos PARA OTPS

éPor qué la O9A ve a Baphomet como una diosa?

Fundamentos doctrinales, historicos y simbdlicos

Para la Orden de los Nueve Angulos, Baphomet no es un demonio masculino ni un icono

andrégino, sino una divinidad femenina oscura, vinculada al acausal, a la naturaleza, al
sacrificio, a la muerte y a la regeneracion.




82

Este enfoque es Unico dentro del panorama esotérico occidental.
1. Baphomet = La “Sefiora de la Tierra Oscura”

En los textos fundacionales de ONA (especialmente The Grimoire of Baphomet — Dark
Goddess), Baphomet es presentada como:

¢ una antigua diosa telurica,

e asociada a la fertilidad violenta,

e alaregeneracion a través del sacrificio,
¢ vy alatransformacion iniciatica.

Es decir: no es un demonio medieval, sino un arquetipo femenino primigenio,
comparable a:

o Lilith

e Hécate
e Inanna
o Kali

e La “Sefiora de los Animales” paleolitica
Es una Diosa Oscura, no un “Satan” masculino.
2. Diferencia con el Baphomet andrdgino de Lévi
El Baphomet mas conocido (Eliphas Lévi, siglo XIX) es:
¢ masculino,
e barbado,
e CoOnsenos,
e sentado como jeroglifico alquimico de la unién de opuestos.
Pero la ONA rechaza esa interpretacién modernay la considera:

un producto del ocultismo masdnico-occidental, desconectado de tradiciones arcaicas.

En su lugar, elige rescatar una figura pre-cristiana, barbara, femenina y sangrienta, mas
cercana a las religiones tribales europeas que al ocultismo renacentista.

3. Etymologia esotérica segtiin ONA

La propia ONA afirma que el nombre Baphomet deriva de raices indoeuropeas
relacionadas con:

o “ba—fa” = nacimiento, origen, vientre
¢ “met / mat” = madre, materia (como en mater o matrix)

No de Mahomet ni de “Bapho-métis” (bautismo de sabiduria).




83

Por eso, en la ONA:
Baphomet = Madre Oscura / Matriz de lo Acausal

Ill

4. Relacion con el “sacrificio” (culling)
Para la ONA, Baphomet representa:
o la energia fértil que devora para regenerar,
e la muerte ritual como acto de retorno a la Tierra,
o laliberacién de potencial acausal a través del sacrificio.

Este aspecto es explicito en:

e Culling: A Guide to Sacrifice
e The Grimoire of Baphomet

Desde una mirada antropoldgica, este Baphomet femenino es:
e unadiosa de la caza,
e latierra que consume sangre,
¢ la guardiana de los ciclos de vida-muerte-renovacion.
Se parece mas a Kali o Ishtar que al Baphomet masonico.
5. Baphomet como “la energia acausal femenina”

En la cosmologia ONA:

e |o causal = tiempo, materia, forma
e loacausal = eternidad, caos creativo, matriz pre-forma

El aspecto acausal es considerado femenino, porque:
e es generativo
e €s expansivo
e no estd limitado por forma ni tiempo
e constituye el origen y el fin del ser

Por eso, desde la doctrina ONA:

“Lo acausal es femenino; por lo tanto, Baphomet —como puerta a lo acausal— debe ser
una Diosa.”

6. El rol iniciatico: sacerdotisa, madre, destructora

Baphomet en ONA encarna una triada arquetipica:




84

1. Madre (creacion, gestacion, energia telurica)
2. Sacerdotisa (sabiduria acausal, trance, metamorfosis)
3. Destructora (muerte ritual, sacrificio, disolucion del ego)
Esto acompania las etapas del “Seven-Fold Way”, especialmente:
o laInternal Adept Retreat (retiro solitario de 3 meses),
e la Abyss Crossing,
e laalquimia del “sinister femininity”.
7. La mujer como encarnacion ritual de Baphomet
En varios manuscritos, se dice explicitamente:
“A woman may presence Baphomet more fully than a man.”
Por eso, en rituales ONA:
o lasacerdotisa ocupa un rol central,
e se concibe como encarnacidon temporal de Baphomet,

e ysirve como canal del acausal.

Esto es muy diferente del satanismo tradicional, donde la figura femenina suele ser
secundaria.

8. Influencias posibles (desde la academia)
El Baphomet femenino de ONA parece inspirado —al menos estructuralmente— en:

o las Diosas Negras indoeuropeas (Frau Holle, Percht)

o las diosas neoliticas europeas (Gimbutas)

o Kaliy Durga (Shaktismo)

e Ishtar/Inanna

e la Senora de los Animales (Chamanismo prehistorico)
e el culto templario reinterpretado

La ONA mezcla sincretismo con invencién ideoldgica moderna.
Conclusién:

La ONA ve a Baphomet como una Diosa porque su cosmologia considera que el poder
acausal —origen del universo, transformacion profunda y muerte iniciatica— es
intrinsecamente femenino. Baphomet es la encarnacion de esa matriz oscura, anterior
a la forma y al tiempo. Su figura femenina simboliza regeneracion, destruccion,
iniciacion y retorno a la Tierra, y cumple un rol central en la magia, el sacrificio y la
filosofia del grupo.




85

BAFOMET COMO DIOSA PARTE Il
Introduccion

La Diosa Oscura es a menudo llamada Baphomet, quien es descrita, de acuerdo a la
tradicion oral de la Orden de los Nueve Angulos, como:

Una siniestra entidad femenina, la Sefiora (y Madre) de la Sangre. De acuerdo a la
tradicién, es representada como una bella mujer madura, desnuda desde la cintura
hacia arriba, que sostiene en su mano la cabeza cercenada de un hombre. En tiempos
antiguos, como nuevamente en este nuevo milenio, era y es a Baphomet a quien se
dedicaban sacrificios humanos.

Sin embargo, a menudo — como en tiempos pre-ONA (esto es, antes de que la tradicion
fuera dada y descrita mediante el nombre ONA) — la Diosa Oscura no era llamada
directamente por un nombre, como, por ejemplo, al final del texto instruccional La
Entrega, donde Mallam es sacrificado en una ceremonia comunal, y donde Lianna dice
“[El Satanismo] no es la via que sigo. Mi tradicion es diferente, mucho mas antigua.”

Comprendido esotéricamente, un arquetipo es: Una particular presenciacion causal de
una cierta energia acausal y esta, por tanto, emparentada con un tipo de ser viviente
acausal en lo causal (y, por tanto, “en la psique”): nace (o puede ser creado, por medios
magicos), vive, y luego ‘muere’ (deja de estar presente, de ser presenciado) en lo causal
(es decir, su energia en lo causal cesa).

Por tanto, la Diosa Oscura en general, y Baphomet en particular, pueden ser
consideradas como tipos de seres vivientes, manifestadas mas a menudo en nuestra
mente [1] pero también capaces de volverse presentes en nuestro continuum causal [2].

Mythos y Tradicion Oral

De acuerdo a la historia oral de la ONA [3] la antigua tradicion heredada por el actual
Gran Maestro fue llevada por muchas generaciones y por Adeptos en su mayoria
solitarios, que instruian a unos pocos individuos selectos. Ademas, debiera
comprenderse que: (1) la tradicion existid principalmente en las areas rurales de South
Shropshire y en las Marcas Galesas; (2) con unas pocas excepciones notables (una siendo
el actual Gran Maestro), todos los que han mantenido y transmitido la tradicién, y
quienes han instruido a los candidatos, eran mujeres; (3) la tradicion — nunca llamada
por ningin nombre en particular ni descrita por término alguno — consistia
principalmente en canto esotérico; el mythos de los Dioses Oscuros (incluyendo relatos
como los que ultimamente se han contado en las historias de Sabirah y Jenyah), ciertas
ceremonias (como La Ceremonia de la Reclamacion), la propiciacion de ciertas fuerzas
naturales por medio de un sacrificio comunal, y similares; y (4) una caracterizacion
ficticia de una muy reciente Maestra/Sefiora de la Tierra es el personaje de Lianna en La
Entrega, escrito que da un antecedente, y unos pocos detalles acerca de, la antigua
tradicion en si.




86

Ademads, el relato instruccional “Rompiendo el Silencio” es un relato ficticio del
despertar (el desarrollo) de una joven Rounwytha, manifestada en el personaje de
Rachael [4]. Rachael, por ejemplo, encanta naturalmente, con palabras o rituales o
ceremonias, y forma una conexidon empatica natural con el drea en la que vive, y tiene
(siendo una Rounwytha, aunque joven) la habilidad natural de provocar, de inducir, en
su amante (Diane) una profunda e intuitiva comprensidon de la importancia de lo
femenino y de la Naturaleza.

Rompiendo el Silencio también contiene un antiguo texto tradicional que encomia lo
femenino:

iLaven sus gargantas con vino

Porque Sirio retorna

iY nosotras estamos cdlidas y despreocupadas!
Antes de que YO ESTUVIERA, eras ciega:
mirabas, pero no podias ver;

Antes de que YO ESTUVIERA, eras sorda:
Podias escuchar sonidos, pero no podias oir.
Antes de que YO ESTUVIERA, pululabas con los hombres,
pero no disfrutabas.

iYO LLEGUE, abri mi cuerpoy

te brindé placer, dulzura, comprensién y amor!
Mis pechos te complacieron

y trajeron oscuridad y gozo...

(Synistry: The Dark Daughters of Baphomet)

La Seiora de la Tierra como Arquetipo Siniestro

En contraste con casi cualquier otra manifestacion de la Senda de la Mano lzquierda, en
Occidente — y en fuerte contraste con todos los otros grupos que dicen ser o que se
describen a si mismos como satanistas — la ONA siempre ha estado sesgada hacia el
aspecto femenino de Lo Siniestro. Por ejemplo, la mayoria de las nexiones tradicionales,
tanto en el Viejo Mundo (Inglaterra) como en el Nuevo Mundo (Estados Unidos y




87

Canada) estan organizados y liderados por Maestras/Sefioras de la Tierra, tal como la
ONA siempre ha tenido muchas nexiones Saficas (por ejemplo, The Dark Daughters Of
Chaos, en Inglaterra). Controversialmente, grupos como la Golden Dawn, la OTO, el
Templo de Set y la Iglesia de Satdn, todos han sido dominados por hombres y son
redolentes de aquel ethos de postura masculina del Homo Hubris, que es anatema para
la Empatia Oscura y para la gentileza del Adepto bien educado.

Ademas — como se insinda en muchos textos ONA, tales como El Rito de los Nueve
Angulos y La Ceremonia de la Reclamacién [5] — la ONA enfatiza que es la hechicera
femenina (“la sacerdotisa”) quien es una de las mas importantes llaves para abrir una
nexién hacia lo acausal, y es a través de ella que las energias acausales fluyen cuando se
realiza una ceremonia para abrir una nexion.

Como alguien escribio respecto a la descripcion de la mujer en la ficcidon siniestra de la
ONA: En general, de tales descripciones — y del mythos de la ONA en general — puede
decirse que empoderan a la mujer; que las describen de aquella manera que se ha
negligido hace mucho, especialmente en el Occidente aun materialista y dominado por
los hombres. Sin embargo, este empoderamiento, debiera notarse, esta basado en “lo
siniestro”: en la existencia de habilidades y destrezas ocultas, esotéricas, paganas y
profundas en las mujeres que tienen un importante rol que jugar, y de hecho vital, en
nuestra evolucion general y la de nuestras propias vidas. Mdas aun, es uno de los
objetivos declarados de la ONA el desarrollar tal caracter, tales cualidades, tales
destrezas ocultas, en la mujer, y seguir La Siniestra Via Séptuple es considerado el medio
para lograrlo.

Ademas, la descripcion de la ONA sobre tales mujeres — su explicaciéon del principio
femenino oscuro — es muy interesante puesto que se aleja, y de hecho esta en marcado
contraste con, el “principio femenino” tanto del “feminismo” politico que ha llegado a
ser mas que prevalente en las sociedades occidentales, como de aquel particular ethos
femenino que muchos grupos paganos y wiccanos “de luz blanca” y de la Senda de la
Mano Derecha han intentado manufacturar.

Este feminismo politico es basicamente un intento de hacer que las mujeres imiten el
comportamiento, la personalidad, el ethos, de los hombres — de lo que esencialmente
tratan los estridentes llamados por la “igualdad”, y como tal, es a menudo una negacién
del caracter, y de aquellas cualidades y habilidades Unicas que corresponden a las
mujeres. El feminismo de tipo pagano y wiccano es mas a menudo una vision
somnolienta, pseudo-mistica, de un “pasado perfecto” otrora mitico, o acerca de
santurronerias como el “no dafiar a nadie” — en rotundo contraste con las oscuras y
siniestras andanzas del arquetipo femenino ONA, que mas obviamente incluye usar el
encanto sexual para manipular a aquellos hombres del tipo Homo Hubris “que se
merecen lo que obtienen...”

-The Occult Fiction of the Order of Nine Angles.

El Retorno de la Diosa Oscura




88

Uno de los principales objetivos de la ONA es:

Usar la dialéctica siniestra (y por ende la Magia Ednica y las genuinas Artes Siniestras)
para ayudar y potenciar y hacer posibles tipos de sociedades enteramente nuevas para
los seres humanos, con estas nuevas sociedades estando basadas en nuevas tribus y una
forma tribal de vivir donde la Unica ley sea aquella de nuestros Guerreros Oscuros, que
es la Ley del Numen Siniestro.

-Una Breve Guia para la Filosofia Esotérica de la Orden de los Nueve Angulos [Parte 1y
Parte 2].

Deberia notarse —y debe ser enfatizado — que la Ley del Numen Siniestro se aplica tanto
para hombres como para mujeres, y que no hay distincidon entre guerreros masculinos y
femeninos. Esto es, la Unica distincién que importa es vivir por el cédigo que es la Ley
del Numen Siniestro, de forma tal que, y por ejemplo, las disputas sean resueltas
teniendo a un hombre o a una mujer de honor que sea altamente estimado/a por su
honor y conocido/a por sus hechos honorables, arbitrando y decidiendo el asunto.

Mas aun, es posible, y de hecho probable, que la nueva forma tribal de vivir que
evolucionara — y que remplazara a la abstraccion del Estado-nacidn inerte, in-numinosa
y dominada por los hombres y el Homo Hubris — virara hacia un nuevo y natural
equilibrio entre hombre y mujer, hecho posible por la verdadera y natural equidad que
la Ley del Numen Siniestro manifiesta y crea, y por el resurgimiento de la Sefiora de la
Tierra como Arquetipo Siniestro.

Porque, implicito en este arquetipo — como en todas aquellas que son Sefioras de la
Tierra (de las nexiones tradicionales o de otras maneras) — es que necesariamente la
empatia oscura nos devuelve a una correcta comprension y conocimiento de nuestra
relacion con otra Vida a través de una resonancia natural y esotérica con las
emanaciones sin abstracciones de la Naturaleza y del Cosmos. Y es esta empatia oscura
— esta resonancia natural, inefable, sin rituales, y esotérica — la quintaesencia de la
antigua tradicion, presenciada en el caracter, en la propia naturaleza, de una
Rounwytha. La Sefora de la Tierra — la hechicera guerrera — es, por ende, en esencia, un
desarrollo evolucionario de la Rounwytha, donde lo practico (manifestado por ejemplo
en la Ley del Numen Siniestro y en una vida siniestra externa de hechos oscuros) se
encuentra y se combina y se equilibra con el esoterismo de la empatia oscura.

Es asi que uno de los secretos de un Adepto masculino (y mas aun, de un Maestro
genuino) es su unificacién de los opuestos dentro de si mismo (por ejemplo, y en un
lenguaje simbdlico exotérico, los arquetipos representados por Satan y Baphomet), y el
surgimiento de un individuo nuevo, mas evolucionado, a partir de tal proceso alquimico.
Manifestaciones de este nuevo tipo de individuo masculino (en términos de caracter)
son la Empatia Oscura (una resonancia y una simpatia naturales y esotéricas con la
Naturaleza, otros seres vivientes y el Cosmos), y la nobleza (la excelencia del caracter
personal) que llegan al estar culturizado y poseer modales personales a la vez que se
esta preparado para morir para salvar el honor personal. Todo ello se contrapone en
oposicion directa al tipo de Adepto masculino hedonista que todos los otros grupos de
la Senda de la Mano Izquierda, y de los llamados grupos satanicos, desean manufacturar




89

y que, de hecho, manufacturan, perpetuando asi aquella especie untermensch del
Homo Hubris.

Nuestro arquetipo de La Diosa Oscura — nuestras hechiceras guerreras — son un medio
por el cual nosotros mismos, y nuestra actual forma de vivir untermensch, seran
transformados, porque:

Aika 6€ Toig pév nabolo-
LV LaOE€lv Emippémel [6]

y es a través de un verdadero maBeL pabo¢ que comienza una genuina transformacion
alguimica. Parte de este maBeL padbog es, por supuesto, el Rito del Adepto Interno, en el
cual la facultad de la Empatia Oscura puede ser descubierta y cultivada.

De esta forma, la Diosa Oscura, Baphomet — Sefora de la Sangre y Madre del Sacrificio
—llega a ser tanto invocada como evocada, y asi, presenciada en la Tierra, dado que: “Es
de fundamental importancia — para la evolucién individual y de cualquier otro tipo — que
lo que es Oscuro, Siniestro o Satanico se haga real de una manera practica, una y otra
vez. Esto es, que lo que es peligroso, sorprendente, numinoso, tragico, mortifero,
terrible, aterrador y que esté mas alla del poder de los mortales ordinarios, del control
de las leyes o del gobierno, sea manifestado. En efecto, los no-Iniciados (e incluso los
Iniciados) necesitan constantemente recordar que tales cosas existen; que
constantemente sean enfrentados “cara-a-cara”, y tocados, con aquello que es, o parece
ser, inexplicable, incontrolable, poderoso y “malvado”. Necesitan recordar su propia
mortalidad — los impredecibles e inexplicables “poderes del destino”, la poderosa fuerza
de la “Naturaleza” ...Esto quiere decir guerras, sacrificio, tragedia y disturbios... porque
es uno de los deberes del Iniciado Satanico presenciar asi lo oscuro, y preparar la via
para, o iniciar, el cambio y la evolucién que siempre resultan de tales cosas...”

Notas:

[1] La psique del individuo es un término usado, en la Via Siniestra, para describir
aquellos aspectos de un individuo — aquellos aspectos de la consciencia — que estdn
ocultos de, o que son inaccesibles o desconocidos para, el individuo. Basicamente, tales
aspectos pueden ser considerados como aquellas fuerzas/energias que influencian o
pueden influenciar al individuo de una forma emocional o de una forma sobre la cual los
individuos no tengan control directo o comprensién de ello. Una parte de esta psique es
lo que ha sido llamado “el inconsciente”, y algunas de estas fuerzas/energias de este
“inconsciente” han sido, y pueden ser, descritas mediante el término “arquetipos”.

[2] gv. El Grimorio de Baphomet.
[3] Como se ha explicado muchas veces, estas tradiciones son simplemente tradiciones

orales, y pueden o no contener ciertos hechos histéricos, quedando para cada individuo
hacer su propio juicio sobre ellas.




90

[4] Un relato de la vida real de un encuentro similar fue narrado brevemente en La Nifia
Diosa, publicado en la ahora difunta revista Exeat. Una versidon expurgada fue luego
publicada en el vol. 3, #2 de Fenrir.

[5] Donde esta escrito:

Tu que eres la hija de nuestros Dioses Oscuros

y un Portal hacia Ellos...

Bésame y te haré

como un aguila a su presa.

Técame y te haré

como una fuerte espada que corta

y tifie mi Tierra con sangre.

Saboréame y te haré

como una semilla de grano que crece

hacia el sol, y jamas muere.

iArame y siémbrame

con tu semilla y te haré

como un Portal que se abre hacia nuestros Dioses!

[6] “La diosa, Justicia, favorece a aquel que aprende de la adversidad.” Esquilo:
Agamenon, 250.

[7] Para una explicacidon del Satanismo en un contexto Ednico, refiérase a textos ONA
como Preguntas Frecuentes Sobre la Orden de los Nueve Angulos y Un Glosario de los
Términos de la Orden de los Nueve Angulos, donde estd escrito:

De acuerdo a la ONA, el Satanismo es una especifica Senda de la Mano Izquierda, siendo
uno de sus objetivos transformar, hacer evolucionar al individuo mediante el uso de
Artes esotéricas, incluyendo la Hechiceria Oscura. Otro objetivo es, a través del uso de
la Dialéctica Siniestra, transformar al mundo, a lo causal mismo, mediante — por ejemplo
— hacer retornar, presenciar, en lo causal, no sélo a la entidad conocida Satan, sino
también a otros de Los Dioses Oscuros. En esencia, y por ende, esotéricamente, el
Satanismo — como es comprendido y practicado por la ONA (presenciado por medio de
Nexiones Tradicionales) — es una importante forma exotérica apropiada para el Edn
actual, y por ende, util para Presenciar Lo Oscuro.




91

¢Es la ONA una organizacion satanista?

Si, y también no. Si, porque el Satanismo — o tal vez mas correctamente, el Satanismo
tradicional — es una de nuestras formas causales; parte de nuestra herencia; un
importante medio exotérico para Presenciar Lo Oscuro. Pero nuestra comprension del
Satanismo no es aquella de los mundanos, y en los mundanos incluimos a la mayoria si
no a todos aquellos que ahora se consideran a si mismos “satanistas” y que por ello
siguen al llamado “satanismo” mundano de los tipos de LaVey o Aquino. El Satanismo
Tradicional esta indicado en MSS nuestros tales como La Ontologia y Teologia del
Satanismo Tradicional.

La ONA no sdlo es “satdnica”, porque incluso el Satanismo Tradicional (un término que
usamos por primera vez, hace algunas décadas, y que ahora ha sido usurpado por otros)
es sdlo una forma causal particular conectada a un Eén en particular (el actual). Esto es,
es solo un medio, una forma, de hacer presenciar actualmente a Las Fuerzas Oscuras;
de provocar cambio y ayudar a nuestra evolucion, individual y social. Esto es, el
Satanismo no es sino una forma exotérica (o publica) del Eén actual — una caparazén
externa que sdélo encierra, o que puede encerrar/contener, ciertas energias siniestras,
acausales, en un cierto lapso de Tiempo causal. Por supuesto, la mayoria de los que hoy
profesan ser “satanistas” no tendran idea de lo que estamos hablando aqui, lo cual es
una razén de por qué siguen siendo mundanos.

De esta manera, tendemos ahora — en esta Tercera Fase de nuestra siniestra estrategia
Ednica de siglos de duracion — a usar el término siniestro en su lugar, para describirnos
a nosotros mismos y a la ONA en si. Por tanto, ahora describimos al Nuevo Eén que
buscamos traer-a-existencia, mediante nuestra subversién practica y nuestra hechiceria
oscura, como un Edn siniestro, mas que un Eén Satanico, dado que el siguiente EGn nos
llevara mas alla de nuestras actuales formas causales limitadas (mas alla del Satanismo
exotérico), y mas alla de las abstracciones de los mundanos, quienes tanto gustan de
pretender que entienden algo mediante la asignacién de alguna etiqueta o de describirlo
mediante un término, un —ismo o alguna —ologia. Porque la realidad es que “nosotros”
no podemos ser definidos en la forma simple, causal, que los mundanos quieren, y
necesitan.

NUESTRO LINAJE OTPS

En 1908 e.v. Arnold Krumm-Heller recibié de Theodor Reuss el grado X2 de la OTO para
Alemania y América Latina. Antes de su muerte, Krumm-Heller nombré como sucesor a
Johannes Miller Rider "Sar Thelemako"

Sar 'Thelemako' viaja a Cuba, donde supera un cancer con una hierba llamada 'Anamu’,
y alli establecio sucursales de la Fraternitas Rosicruciana Antiqua, la Ecclesia Gnostica




92

Catholica y la rama de Krumm-Heller de la OTO; recibiendo los grados 32, 33°, 90°, 97°,
X°y O0.H.O. de la OTO de Krumm-Heller.

En dicho peregrinaje, conoce a Roberto Toca (Tal vez en 1960, en una logia en La Habana
dirigida por Manuel del Pino Hernandez).

En 1976 Rider nombro a Roberto C. Toca (nacido el 11.1.43 en Cuba) nombré obispo del
CCG y OHO de la OTO de Krumm-Heller; las fotografias de esta consagracién muestran
un altar tipo OTO. Toca era descrito regularmente en los articulos periodisticos como
OHO de la OTO, 90°, 97°, y mencionado en relacion con la Ley de Thelema.

Toca abandond el régimen comunista en Cuba, pasando un corto tiempo en Espana;
Diecisiete lineas de sucesion apostdlica han sido heredadas por Toca, quien aparece
regularmente en la prensa en espanol junto con su esposa. El “Reverendisimo Dr. Sar
Mar Roberto C. Toca” fue consagrado por el holandés Herman Adrian Spruit (n. 1911) el
15 de agosto de 1982. Desde entonces se denomina “Arzobispo Primado de la Iglesia
Catdlica del Rito Antioqueno”. La Ecclesia Gnostica Catholica, Memphis-Misraim,
Fraternitas Rosicruciana Antiqua y Ordo Templi Orientis estan todas incluidas en el
“Coénclave Universal Iniciatico (CUI)” de Toca.

El dia de Navidad de 1982, el médico espanol MANUEL CABRERA LAMPARTER fue
nombrado Obispo por Rose y David Miller; el 3 de agosto de 1986 fue ratificado como
"Hierofante Iniciador y Patriarca de la Iglesia Gnostica Latina (Ecclesia Gnostica
Spiritualis) y O.H.O. de la Serenisima Gran Logia Espafiola de la Ordo Templi Orientis -
Tradicion “Maestro Huiracocha- Krumm Heller" por Roberto Toca, en una carta que le
confirié también dignidades del Rito de Memphis-Misraim, la Orden Martinista y la
Orden lluminati.

> Entonces: LINAJE OTO.TGL

Reuss-Krumm Heller- Muller Rider (Sar Thelemako)-Toca (Roberto [°)-Lamparter
(Baphomet Priscillianus 1°) (Aqui EL LINAJE llega a Espaiia)

> EN ESPANA:

Lamparter (Baphomet Priscilianus)- Solomon Phallos- Athanasius Parsifal Ambaktu (Luis
Asensio)- lacobus Lohengrim (Miguel Fernandez) -Pax Pleromae CLVI.

» CHILE: Pax Pleromae-Epiphanes Heosphoros-
VENEZUELA: Frater Saturnino-Frater Merlin
ARGENTINA:

Zohariel-Tau Vasily (03/07/2008)

Merlin-Tau Vasily (2017)

Epiphanes Heosphoros- Tau Vasily (el 04/07/2023)

YVVVY VYV




93

Lutiem Saphation demer Bemin
e—

-rio ‘mpli -rienlis
& Fraternits Lucis Hermetica <

Sanctuarium Supremum et Sui  Juris
Asbiqui ok Primittl ERecoree .:’:!:'2‘..“:;58‘..‘:.:’;“""‘“ b o
ot Sewtearie M«mm&ximm1mt,nn

Salutem Nostram! :

Sciaet amaes quibus sbeaerints

Structorum Ritus

Nos SAR THELEMAKO Supremss Magus Dirigens Primitiveram
beccrum Litumeram,

Acgiptises de Meaphis <t Mirrain
Antiqui st Accepti Ritus Scotorum,

Ordinis Templarierum Orientis,

et Supremes Magister Genaralis L
2 Caput et Prater Suparier, acVicatius Salemeonis,

Per virtutem jaram Nobis sttribeterves comadimes
Fratribes Vearshilivimis  Jodbanler & Boco. o/ Bedina. 33790, 77 I * 080 slenads
a b ol Fpiscepads do la. Bedkesias Calhilios Grosticas. el tukey ,Nﬂ
e dusesor como Cabesa ‘Bxlomma de la Ovdim (0.H0) on ok linnge dal Dx
gam mold, Soniimm - Hellow, Fraton . Huinasotha X° 0.8.0 Rex
ommuns Jandiorimas OFL.0. para ‘ggur&x palses de bo\r-t hepana.
grodun voteris Artis sedilicatorise yel Primitivorum rwctorum Ritus Aegiptisci de Mamphis et
Mizraio of Antiqul et Accepti Ritus Latemersm Scoterum, secundum lefes ataee
Nobis institata et ab Ordine Templariorum Orientis acagta
Cujus 1ei decumentum hoc diploms scriptun sigillatum o Nestra

PAtuslia «
manw susen plum agt

Dotum inMestro Sobarane Swctaare pt. Guaslsmamse (Orisnte) Culn

Dia Oicimum Mensis Yubii AnoeDrdinis DeeLLvii  A.D 13%

Carta Patente de Sar Thelemako a Roberto Tocca

FIN




	Prefacio
	“Pranayama y su Paralelo en el Lenguaje, Mantrayoga”
	Traducción por Fr. Nartuin para OTPS
	[Liber IV, I, II]  Trataremos a fondo de la conexión entre la respiración y la mente cuando nos ocupemos de la Espada Mágica, pero puede resultar útil que adelantemos algunos detalles de tipo práctico. Puedes consultar varios manuales hindúes y los es...
	Isopsefia

	Por Frater Nartuin para OTPS
	Tomado de https://es.wikipedia.org/wiki/Isopsef%C3%ADa
	Valores numéricos en el alfabeto griego
	Introducción

	1. Introducción
	3. Libertad en Georg Hegel
	7. Conclusión

	8.Visión de la Voluntad en Hegel
	9.Posibles puntos en común con Crowley
	Síntesis integradora
	Referencias
	Fundamentos doctrinales, históricos y simbólicos


	1. Baphomet = La “Señora de la Tierra Oscura”
	3. Etymología esotérica según ONA
	1. Madre (creación, gestación, energía telurica)
	2. Sacerdotisa (sabiduría acausal, trance, metamorfosis)
	3. Destructora (muerte ritual, sacrificio, disolución del ego)

	7. La mujer como encarnación ritual de Baphomet
	8. Influencias posibles (desde la academia)

