
1 
 

 

 



2 
 

 

 

 

 

 

 

 

ThelemicZine 

“Voice of the Aeon” 

N° I 
 

 

Diciembre 2025 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

Prefacio 

Este fanzine no es una improvisación ni un gesto pasajero. 
Es la condensación de años de estudio, práctica, trabajo ritual, reflexión y experiencia 
vivida por los miembros de la Orden Thelémica de la Paloma y la Serpiente. 

Lo que el lector tiene entre sus manos es un fragmento de una corriente viva. 
Una corriente moldeada por la devoción a Thelema, por la exploración disciplinada de 
la Ley de la Voluntad y por el esfuerzo continuo de pensar, escribir y actuar desde el 
despliegue del Nuevo Eón. 

Esta publicación reúne textos, símbolos, intuiciones y posicionamientos que han 
emergido a lo largo del tiempo —a veces en silencio, a veces en tensión, siempre en 
fidelidad a la necesidad interior de la Obra. No pretende ser definitiva ni exhaustiva. 
Aspira, ante todo, a ser verdadera: verdadera a la experiencia de quienes transitan este 
sendero, y verdadera a la responsabilidad que implica transmitirlo. 

Sostener este fanzine en el tiempo no es solamente una decisión editorial. 
Es un acto de continuidad. Un compromiso con la memoria, la transmisión y la 
renovación. Thelema no perdura en letras muertas, sino en voces vivas, en la praxis de 
sus magos y magas, en formas que se renuevan y en el coraje de hablar desde el centro 
de la propia Voluntad. 

Que este fanzine permanezca abierto —al crecimiento, a la transformación, a la 
contradicción— sin perder su eje. 
Que sea un espacio donde la Paloma y la Serpiente coexistan: suavidad y fuerza, silencio 
y palabra, devoción y transgresión. 

Esto se ofrece no como doctrina, sino como símbolo. 
No como autoridad, sino como contribución. 

Frater Voluntas Ignea 

93 
93/93 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

 

 

SECCION I: ARTICULOS, RITUALES, 

Apostillas Thelemicas para recién Iniciados 

 

El Saludo Thelemico: 

“…Aquellos que hayan aceptado la LEY habrán de anunciarla en el diario intercambio. 

“Haz tu voluntad ser el todo de la Ley” (AC, “Liber CCC-Khabs Am Pekht”).  Este saludo 

puede ser utilizado con extraños, quedando ello a criterio de quien vaya a realizarlo, y 

siempre entre thelemitas, con voz firme y clara, y la mirada fija en el los ojos del 

destinatario. Y este, debe responder “El amor es la ley, el amor bajo la voluntad”. Esta 

última frase también se usará como saludo de despedida. Lo mismo debe hacerse en la 

comunicación escrita, ya sea email o epistolar, abriendo con “Haz tu voluntad ser el todo 

de la ley”, y cerrando con “El amor es la ley, el amor bajo la voluntad”. 

También, debe tenerse en cuenta a la hora de comunicaciones epistolares /emails entre 

miembros iniciados de la orden: 

“Cara Soror” (Querida Hermana), siendo su plural “Carae Sorores” 

“Care Frater” (Querido Hermano), siendo su plural “Cari Fratres” (¡¡¡no Fraters!!!) 

“Carae Sorores et Fratres” o “Carae Sorores Fratresque” 

La Voluntad: 

Esta, debe ser la apertura de cada comida, se realiza de la siguiente manera: 

a- Haz tu voluntad ser el todo de la ley 

b- Cuál es tu voluntad? 

a- Mi voluntad es comer y beber 

b- Con qué fin? 

a- Para fortalecer mi cuerpo 

b- Con qué fin? 

a- Para la realización de la Gran Obra (O de un propósito concreto). Alternativamente se 
puede preguntar cuál es la gran obra, cuando una misión en particular se presenta por 
delante) 

b- El amor es la ley, el amor bajo la voluntad. 

Lecturas thelemicas: 



5 
 

Aleister Crowley ideo un sistema de clasificación que sirve para entender el grado de 
importancia que el atribuía a cada uno de sus escritos/libros/ensayos, etc., en relación 
al estado de conciencia en que fueron escritos, siendo ellos: 

CLASE A: Son libros o escritos en los que no puede alterarse ni una letra de lo allí 

expresado. Es decir, representan la declaración de un ADEPTO, y no pueden ser 

discutidos ni por la CABEZA VISIBLE de la Orden. 

CLASE B: Son libros o ensayos surgidos como resultado de un trabajo de erudición, y por 

lo tanto son serios e iluminadores. 

CLASE C: Son escritos que deben ser considerados más sugestivos que otra cosa. 

CLASE D: Rituales e Instrucciones oficiales. 

CLASE E: Proclamas, cartas, y otras manifestaciones públicas. 

Algunas publicaciones pueden ser de clasificación mixta. 

Practicas Thelemicas Básicas 

 Estudio del Libro de la Ley 

 El Diario Magicko 

 Las cuatro adoraciones solares (Liber Resh Vel Helios) 

 Rituales de Destierro Menor del Pentagrama y del Hexagrama 

 Algún tipo de meditación 

 Alguna disciplina o actividad física regular 

Fiestas Thelemicas 

 

“Que los rituales se lleven a cabo como debe ser 

¡¡Con goce y belleza!! 

¡¡Si!! ¡¡Festejen!! ¡¡Regocíjense!! No hay miedo 

de aquí en más. Hay la disolución 

y el éxtasis en los besos de Nu” 

(Liber AL vel Legis, II-35 y 44) 

 

 

20 de marzo: Año nuevo thelemico 

21 de marzo: Equinoccio de Otoño / comienzo del Tempus Messis -en el Hemisferio Sur- 

8-9-10 de Abril: Celebración de los tres días de la recepción/ escritura del Libro de la Ley 

en el año 1904. 



6 
 

5 de Mayo: Samhain (Última Cosecha, Noche Ancestral, Fiesta de los Muertos, 

Halloween) - 31 de octubre en el Norte (1° al 5° de mayo en el hemisferio sur) 

21 de Junio: Solsticio de Invierno- Yule (Alban Arthan, Solsticio de Invierno) - 21 de 

diciembre en el Norte (21 de junio en el hemisferio sur). 

1° de Agosto: Imbolc (Día de Brígida, Candelaria) - 1 de febrero (1 de agosto en el 

hemisferio sur). 

12 de Agosto: Primer noche del profeta y su Novia. (1903, se casa con Rose Kelly) 

21 de Septiembre: Equinoccio de Primavera / Comienzo del Tempus Sementis 

12 de Octubre: Crowleymass (nacimiento de A.C el día 12/10 de 1875) 

1° de Noviembre: Beltane. Es el comienzo de la luz, de la siembra y el pastoreo. Es una 

fiesta de alegría, colores y gracias. Se celebra la Fertilidad y la sexualidad, el ciclo de la 

fecundación y la floración. 

1° de Diciembre: Fiesta mayor de A.C, su pase al oriente eterno (en el año 1947) 

21 de Diciembre: Solsticio de Verano / Comienzo del Tempus Consiliis. 

20 de Febrero: Lughnasad. Es el tiempo de la primera cosecha, y de las semillas que 

asegurarán la futura cosecha. Místicamente, el Dios pierde su fuerza, al pasar su punto 

máximo, ante la mirada triste y alegre de la Diosa, pues su semilla crece en su vientre y 

él renacerá. Es un punto de poder en el año, un Sabbat mayor, simbolizado por la figura 

del León. 

Terminología Thelemica 

Abominación de la Desolación: Refiere a la profecía bíblica del Libro de Daniel, la cual 

anuncia la desacralización del Templo Judío. Jesús se refirió a esta profecía en su 

discurso entre los olivos como “fin del mundo”. Hoy en día se interpreta como el Fin de 

la era del Dios moribundo y la desolación de sus Templos. 

Abismo: El gran golfo/ zona/ área que separa los siete sephirot inferiores de los tres 

superiores. Es la línea divisoria entre lo “actual”, lo “posible” (razón, emociones), y lo 

“ideal” (divino). 

Ágape: Palabra griega que significa “amor”. Su valor gematrico es 93, el mismo valor que 

la palabra thelema/voluntad.  

Aiwass: Es la “inteligencia” que dicto el Liber Al vel Legis a Crowley, los días 8,9 y 10 de 

abril de 1904., en El Cairo, Egipto. En el griego, seria Aifaz, cuyo valor es 418, el mismo 

que Abrahadabra, la palabra del Eón, y el mismo valor que Heru-ra-ha, el Señor del Eon. 

En hebreo, Aiwass (AVIZ) tiene valor de 93, el mismo que Thelema, la palabra de la Ley. 

Ankh-af-na-khonsu: Un Sacerdote tebano (o sea de la Ciudad de Tebas) cuya estela 

funeraria se manifestó durante la Revelación del Libro de la Ley. AC seria su 

reencarnación (LIBER CCXX, I: 14). Literalmente significa “El vive para Khonsu”. Conocido 



7 
 

por los modernos egiptólogos como ANKHEFENKHONS I. Petosiris, llamado 

Ankhefenkhons, fue un ALTO SACERDOTE DE THOTH en Hermopolis y también tenía 

altos grados en el Sacerdocio de Sakhmet, Khnum, Amen-Re and Hathor. 

Babalon: Es un nombre de BINAH, en su oficio de “esposa de la Bestia”, redentora del 

mundo. Su gematria es 156, igual que “Ciudad de las Pirámides” y “Zion”. 

Bestia: Un oficial de A. `. A. `. cuyo número es el Número 666. La Bestia es el MAGUS de 

la Tercera Orden. El mote de AC en dicha Orden como MAGUS era “To Mega Therion”, 

la gran bestia, y su número era 666. 

Ciudad de las Pirámides: Un nombre místico de la Sephirah Binah, descripta como “La 

Ciudad de la Noche” en que los misterios del Templo están enterrados. El nombre se 

debe al sistema enoquiano en el que, las cuatro TABLAS, llamadas las cuatro Torres de 

Guardia están compuestas por 156 cuadrados, siendo cada uno de ellos una Pirámide 

Tridimensional. 156 es el número de Babalon. 

Dios Moribundo: Un tema espiritual en el Eon de Horus, en el que el Dios-Héroe muere 

y resurge desde la muerte. Un aspecto central del Dios Moribundo es la “glorificación a 

través del sufrimiento”, concepto opuesto a la filosofía thelemica. 

Eón: Era, medida de tiempo, marcada por un cambio significativo en la comprensión y 

expresión de la relación entre lo humano y lo divino. AC consideraba que los eones 

duraban 2000 años, basándose en la progresión del zodiaco. Las pruebas demostraron 

que el Eon de Osiris duro más de 4000 años, siendo desconocida la cantidad de años que 

duro el de Isis.  

Eón de Isis: La antigua era del matriarcado, como bien lo marca la simbología hallada 

Eón de Osiris: La aparición del patriarcado, solar. 

Eon de Horus: La era actual, en que los contenidos dominantes se expresan por el 

símbolo del NIÑO, regido por la Ley de Thelema. El Eon de Horus comenzó en 1904 e.v. 

Equinoccio de los Dioses: este término nace con el Ritual del Equinoccio de la Orden 

Hermética de la Golden Dawn. En este ritual, el oficial que representa a Horus y presidia 

durante los 6 meses anteriores, tomaba el lugar del Hierofante, que hasta ese momento 

representaba a Osiris, el cual se despedía. 

Gran Obra: El trabajo de la iniciación al servicio del ser humano. 

Had: Una variación de HADIT, el cual es el centro de cada Estrella, la manifestación de 

NUIT. 

Hadit: Es el centro secreto de una Estrella, una manifestación subjetiva de NU. 

Harpocrates: El correspondiente griego del dios egipcio del silencio, gemelo de Horus, 

Hoor-par-kraat 

Heru-Ra-Ha: El señor del Nuevo Eon. Aparece por primera vez en el Liber CCXX, III: 35. 

Su valor en letras hebreas es 418. 



8 
 

Hoor: Transliteración inglesa de Horus, utilizada en los textos sagrados. 

Hoor-par-kraat: Transliteración inglesa del egipcio Dios del Silencio. 

Horus: Ver Hoor. Liber CDXVIII, Aethyr 16. 

IAO: Tetragrammaton griego del nombre IHVH, interpretado también como ISIS, 

APOPHIS, OSIRIS; Vida, Muerte y Resurrección. 

Isa: Transliteración inglesa del copto. JESUS. Liber CCXX, I: 49. 

Khabs: Termino egipcio que significa estrella. Una estrella individual que indica una 

persona individual. El Khabs es la manifestación de una persona con sus infinitas 

posibilidades. Es la casa de HADIT. 

Khu: El “revestimiento mágico” del iniciado, la forma manifiesta del Khabs. 

L.V.X: La fórmula simbólica central del Eon de OSIRIS. Día en latín. Pueden ser 

interpretado tanto como Luz, como así también la Luz de la Cruz. 

Mujer Escarlata: título que lleva una oficial del tercer orden, consorte de la Bestia. 

Quien, en la noche de PAN, en la Ciudad de las Pirámides derrama gotas de sangre en la 

copa de Babalon. 

N.O.X: La fórmula central del Eon de HORUS. En latín significa noche. Refiere a la noche 

de PAN. 

Nu: Una variación de Nuit. Representa las infinitas posibilidades de manifestación del 

propio ser. Aparece por primera vez en el Liber CCXX, II:1. Esta palabra no tiene relación 

con el antiguo UN qué se puede encontrar en los libros de egiptología. 

Nuit: La DIOSA del infinito espacio. Representa las infinitas posibilidades de expresión 

de la humanidad. 

Santo Ángel de la Guarda: Aquella entidad “transpersonal” que sirve como verdadero 

monitor espiritual, llamado también el “ser superior” o “genio superior”, no hay un 

término que tal vez lo defina precisamente. 

Estela de la Revelación: Estela funeraria del sacerdote tebano Ank af na khonsu (725 ac). 

Aparece como la imagen dominante del Libro de la Ley. 

Thelema: Voluntad en el idioma griego. La palabra de la Ley. 

Thelemita: Libro de la Ley 1.40: “Quien nos llama Thelemitas no obrará mal, si se adentra 

en la palabra. Pues allí dentro hay Tres Grados, el Eremita y el Amante y el hombre de 

Tierra. Haz lo que tú quieras será todo de la Ley.”  

 

Pronunciación Thelemica: Por favor, como bien se ocupaba el profeta de señalar, es 

“crouly”, no “crauly”: Crowley rima con “holy” 

 



9 
 

 

 

 

COMO SE CALCULA EL AÑO THELEMICO 

 

El calendario Thelemita cuenta los años desde 1904 E.V (el año en que se recibió Liber 
AL). Cada año Thelemita comienza al momento del Equinoccio Vernal del hemisferio 
norte, coincidiendo con la fiesta Thelemita llamada Fiesta del Equinoccio de los Dioses. 
La fecha civil del año nuevo Thelemita variará, por tanto, de un año a otro, y de un lugar 
a otro, dependiendo de la zona horaria local; pero siempre es a los pocos días del 20 de 
marzo. 

En lugar de simplemente dar el recuento de años desde 1904, el calendario Thelemita 
utiliza un sistema de dos niveles. El nivel «superior» da un recuento de períodos de 
veintidós años, o «docosades», desde 1904. El nivel «inferior» da los años desde el 
inicio de la docosade actual. Ambos tienen base cero, y los números distintos de cero se 
representan como números romanos en mayúscula y minúscula, respectivamente. Así, 
por ejemplo, el año civil 2021 es (después del 20 de marzo) el año Thelémico Vvii, porque 
1904 + (5 x 22) + 7 es igual a 2021. 

Algunos Thelemitas asignan los veintidós años de cada docosade a los veintidós Triunfos 
del Tarot. Los propios números de docosade también se asignan de esta manera. De ahí 
que 2021 esté ligado al Triunfo V del Tarot, el Hierofante y al Triunfo vii El Carro. 

Dentro de cada año, las fechas y horas vienen dadas por las posiciones del Sol y la Luna 
en el zodíaco tropical. Por ejemplo, el 3 de septiembre de 2021 EV a las 8:50 pm GMT-6 

Costa Rica se expresaría como “Sol en 11° Virgo: Luna en 5 ° Leo: Anno Ⅴvii”. Esta 

información específica la fecha y la hora dentro de unas dos horas. Existe una libertad 
considerable en cómo se formatean las fechas y horas; se pueden usar nombres o 
símbolos astrológicos en castellano o latín, y frases detalladas o concisas. En la imagen 
autogenerada de esta página en la sección Cálculos se puede apreciar un ejemplo. 

Opcionalmente, se puede especificar el día de la semana (medido en relación con la 
medianoche local). Se utilizan nombres latinos que corresponden a los planetas 
característicos de los días, de la siguiente manera: 

Domingo = Dies Solis 
Lunes = Dies Lunae 
Martes = Dies Martis 
Miércoles = Dies Mercurii 
Jueves = Dies Jovis 
Viernes = Dies Veneris 
Sábado                                                         = Dies                                                             Saturnii 



10 
 

Alternativamente, el nombre latino del planeta puede ser reemplazado por el símbolo 
planetario apropiado. 

Al dar fechas en el calendario civil, los thelemitas a menudo agregarán «e.v.» Esta es una 
abreviatura de la frase latina «era vulgaris» o «era común». 

 

Entonces, para saber en qué año estamos, empezamos desde 1904 (LIBER AL), y vamos sumando 

de a 22, en 1926 empezó el año II y así sucesivamente, entonces esta sería la consecución de los 

años: 

 

1904+ 22= 1926 (Año I) 

1926 + 22= 1948 (Año II) 

+ 22= 1970 (Año III) 

+22= 1992 (Año IV) 

+22= 2014 (Año V) 

 

Entonces, ESTAMOS EN EL AÑO V (hasta 2036), y con respecto al año, 2025 debemos contar 

desde 2014 al 2025 (dado que este periodo-año arranca en el 14), entonces: 

AÑO V, xi, Jovis-Jupiter 8, sería el día de hoy ( esto es al dia que se hizo este articulo) 

Importante: el año nuevo thelemico es el 20/03 

 



11 
 

 

LA FÓRMULA ON 

por Sol Lucet Omnibus 

-Publicado originalmente en la web de Pyramidos- 

ESBOZO HISTÓRICO 

ON era el nombre con que los hebreos llamaban a la ciudad egipcia de Heliópolis: 

“Ciudad del Sol”, donde el culto al Sol cobró su máxima expresión entre los egipcios. En 

egipcio era llamada Iunu, “Pilar”. En copto también era llamada “On”, que significa Luz. 

La ciudad aparece en la Biblia en varias partes y con varios nombres, destacando Isaías 

19:18: “En aquel día habrá en Egipto cinco ciudades que hablarán el idioma de Canaán, 

y que jurarán lealtad al Señor de los Ejércitos. Una de ellas será llamada Ciudad del 

Sol.” Quizá debido a este versículo hay quien afirma que ON era el nombre con que 

Jehovah fue adorado entre los egipcios, * pero esto es sencillamente falso. En cualquier 

caso, conociendo su origen es natural que como fórmula mágica haya estado siempre 

asociada al Sol, considerándose ya desde antiguo como un nombre sagrado con el que 

designar la divinidad solar. 

* Así lo afirma Malcolm C. Duncan en su Duncan´s Masonic Ritual and Monitor. 

 ASPECTOS BÁSICOS 

En el Árbol, las letras de ON corresponden a los Senderos de Ayin y Nun (El Diablo y La 

Muerte del Tarot). Estos Senderos conectan los Pilares laterales del Árbol con Tiphareth 

(esfera del Sol) a través de Hod y Netzach. Su valor numérico es 120, el mismo valor de 

la letra Samekh deletreada en su totalidad, * letra asignada al tercer Sendero que 

conecta Tiphareth con Yesod, en el Pilar Central. Este hecho sugiere ya por sí mismo que 

el carácter de la fórmula implica cierto balance o término medio entre opuestos. 

* Samekh = S (60) + M (40) + K (20) = 120. 

  

 



12 
 

 

Esta fórmula se dice que lleva “más allá de la vida y la muerte”, y en este sentido los 

Senderos de Ayin y Nun simbolizan la Vida y la Muerte respectivamente. Samekh por su 

parte equivaldría al balance medio entre ambas, el alcance místico de una “Vida Más 

Allá”. 

Esta simbología se entiende por lo siguiente: Yesod, Hod y Netzach componen el Mundo 

de Yetzirah, el Mundo Cabalístico propio de las impresiones mentales de todo género, 

mientras que Tiphareth está situado en el Mundo de Briah, donde sólo existe el 

inconsciente personal o la conciencia del Yo sin impresiones mentales de ningún tipo.* 

De este modo, el acceso a Tiphareth implica ir más allá de la Vida y la Muerte en sí 

mismas, ya que sólo podemos concebir la vida (y por extensión, la muerte) en base a las 

impresiones mentales con que percibimos y nos relacionamos con el mundo.** Puesto 

que obviamente uno no muere realmente al dar este paso, se dice que esto representa 

el paso a una “Vida Más Allá”. 

* Este es sólo el aspecto místico de esto, de donde no obstante puede deducirse todo lo 

demás. 

** O sea con Malkuth. Una vez dado el paso a Tiphareth, no hay Senderos que conecten 

con Makuth. Ver más adelante. 

Si se analizan más de cerca los elementos implicados en el Árbol, puede verse que todo 

encaja con este simbolismo, equilibrándose de forma natural. Por ejemplo, el Sephirah 

de Netzach se atribuye al Deseo: el impulso dinámico de la personalidad atado a la Vida, 

de modo que su conexión con Tiphareth implica el Sendero de la Muerte. Del mismo 

modo, el Sephirah de Hod corresponde al Intelecto: el marco teórico que formaliza y 

pone límites a la vida de Netzach, lo cual representa la Muerte, de modo que su conexión 

con Tiphareth implica el Sendero de la Vida, puesto que este es el camino por el que 

nacen las formas de pensamiento en la conciencia en Yetzirah.* 

* Ver El Libro de Thoth, Atu XV. 

Por su parte, el Sendero de Samekh equilibra ambos extremos, estando situado en el 

Pilar Medio, y representa el logro del Conocimiento y Conversación con el Sagrado Ángel 

Guardián, que tiene lugar en Tiphareth. Este Sendero representa el matrimonio 

equilibrado de la Luna de Yesod con el Sol de Tiphareth: conciencia con inconsciente, 

personalidad con voluntad, etc. Todo ello en la esfera de la Ruach, conectando los 

núcleos de sus dos Mundos Cabalísticos correspondientes (Yetzirah y Briah), y poniendo 

al iniciado en contacto directo con su Ángel al acceder a Tiphareth.* 

* Algo que tiene lugar particularmente a través del Sendero de Gimel, que lo conecta 

con Kether. 

En un sentido parejo a este, estos tres Senderos representan el camino por medio del 

cual la Voluntad se manifiesta en la vida y la mente del iniciado. Crowley habla sobre 

esto en El Libro de Thoth: “En el Árbol de la Vida los Atu XIII y XV están colocados 

https://www.pyramidos671.com/s/cc_images/teaserbox_62247508.jpg?t=1510334615


13 
 

simétricamente; llevan desde Tiphareth, la conciencia humana, hasta las esferas en que 

se despliegan el Pensamiento (en un lado) y la Bienaventuranza (en el otro). Entre ellos, 

el Atu XIV lleva igualmente hasta la esfera que formula la Existencia. (Véase nota sobre 

el Atu X y la ordenación en el Árbol.) Estas tres cartas pueden resumirse, pues, en un 

jeroglífico de los procesos por los que la idea se manifiesta en forma. “ 

 EL SENDERO DE PEH 

Hay otro Sendero que juega un papel importante en la fórmula: el Sendero horizontal 

de Peh, que conecta las polaridades de Hod y Netzach: intelecto y deseo, razón e 

irracionalidad, y muerte y vida, en definitiva, como ya se ha dicho. Este Sendero 

obviamente no conecta con Tiphareth, pero juega un papel fundamental en relación a 

dicha esfera, ya que la “destrucción” de la mente yetziráhtica que implica el Sendero de 

Peh es imprescindible para poder acceder a ella. 

 

 

Esa destrucción es en cierto sentido la Muerte necesaria para acceder a la “Vida Más 

Allá” en Tiphareth.* Se relaciona con el hecho de que el Sendero de Peh esté atribuido 

al planeta de la guerra, Marte, a causa del conflicto inherente a las polaridades de Hod 

y Netzach. Sin embargo, este conflicto es necesario para llegar a cierto punto medio 

entre ambas partes, y poder así trascender la esfera de las impresiones mentales de 

Yetzirah. 

* Ver El Libro de las Mentiras, comentario al capítulo 16: “La clave número 16 (Sendero 

de Peh) es “La Torre Destruida”. En este capítulo, la muerte es referida como una forma 

de matrimonio.” 

https://www.pyramidos671.com/s/cc_images/teaserbox_64640013.jpg?t=1510334383


14 
 

Junto a esto, el resultado de sumar el valor de la letra Peh (80) a la fórmula ON (120) 

subraya la relación con este Sendero, ya que el resultado de ello, 200, es el valor de la 

letra Resh y de su Sendero, atribuido al Sol, * propio de ON, nuestro Padre el Sol. 

* Por partida doble, ya que en el Tarot también está atribuido a la carta El Sol (Atu XIX). 

Por último y en un contexto más amplio, el número 80 de Peh es un valor clave en la 

estructura de la Ruach. Si se suma el valor de los Senderos de Lamed y Nun, el valor es 

80, y si se suman los valores de los Senderos de Yod y Ayin, el resultado es el mismo. 

Como puede verse en la gráfica a continuación, esto origina una simetría muy 

precisa, conectando Fuego y Agua entre los Sephiroth cruzados (Hod-Chesed, Netzach-

Geburah) del mismo modo que el Sendero de Peh conecta Fuego y Agua (Netzach-

Hod). Esto involucra igualmente los Senderos de la fórmula ON, con el Sol (Tiphareth)  

 

como eje central.  

 

 



15 
 

LA LLAVE DE LA CRIPTA 

En el Liber 418, ON aparece designado como la “Llave de la Cripta”, * señalando que esta 

fórmula es clave para acceder a la Segunda Triada del Árbol, sede de la llamada “Cripta 

de los Adeptos”. 

* Aetiro número 12: “El Ángel dice: Y esta es la palabra de doble poder en la voz del 

Maestro, en la que el Cinco se conjuga con el Seis. Esta es la interpretación secreta que 

no puede ser entendida, salvo sólo por aquellos que entienden. Y por ello es la Llave de 

la Entrada del Poder, pues no existe poder que perdure, salvo aquel que desciende en mi 

carruaje desde Babilonia, la ciudad de las 50 Puertas, la Entrada del Dios ON. Además, 

ON es la Llave de la Cripta, que es 120. Del mismo modo que la Majestad y la Belleza 

vienen de la Sabiduría Supernal.” 

Esto tiene su paralelo en la Golden Dawn, donde en el ritual de ingreso al grado de 

Adeptus Minor se mencionan los 120 años simbólicos que le lleva al aspirante atravesar 

los cuatro primeros grados de la Orden, desde Malkuth hasta Tiphareth.* El Sendero de 

Samekh corresponde al grado intermedio llamado “Portal” en la Golden Dawn 

(“Dominus Liminis” en la A∴A∴), culminación del trabajo en los grados anteriores. En 

el Liber O, Crowley apunta en relación al Signo del Portal: “El Grado del Portal se atribuye 

en particular al elemento Espíritu; remite al Sol; los Senderos Samekh, Nun y Ayin se 

atribuyen a este grado. “ 

* Ver The Equinox, Volumen I, Número 3. 

 EL RITUAL DEL PENTAGRAMA Y EL LIBER RESH 

La aplicación de la fórmula ON con el fin de enfocar y equilibrar mágicamente al 

aspirante en dirección a Tiphareth está presente también en rituales de uso thelémico 

como el Ritual Menor del Pentagrama y las adoraciones solares del Liber Resh. En estos 

rituales, la distribución de los Elementos en los puntos cardinales se basa en la fórmula 

ON, tomando las permutaciones del Tetragrammaton en el Zodíaco como referencia.* 

* Ver Liber 777, Columna CXL. 

En estos dos rituales, la permutación de Sagitario/Samekh, que es יההו  (Este/ו/Aire – 

Sur/י/Fuego – Oeste/ה/Agua – Norte/ה/Tierra), corresponde a ON (recordar que Samekh 

es una síntesis de la fórmula ON). Esta era la disposición básica de los Elementos para 

toda la Orden Exterior en la Golden Dawn, algo que Crowley desarrolla a su modo en 

la A∴A∴. La permutación apuntada define la distribución de los Elementos en relación al 

Sol (Tiphareth), enfocando al practicante en esa dirección. Ver Estudio sobre el Ritual 

Menor del Pentagrama para más detalles. * 

* Tal como Crowley apunta en su Liber LVIII: “120 = 1 x 2 x 3 x 4 x 5, siendo así una síntesis 

del poder del pentagrama“. Cabe añadir que el Liber Samekh (parte del rito personal de 

Crowley para su acceso a 5=6) sigue esta misma distribución de los elementos en los 

cuadrantes, y fue numerado 120 por Crowley en 1920. Por otro lado, en su reedición 

https://pyramidosblog.wordpress.com/2018/04/16/estudio-del-ritual-menor-del-pentagrama/
https://pyramidosblog.wordpress.com/2018/04/16/estudio-del-ritual-menor-del-pentagrama/


16 
 

posterior en el Magia(k) en Teoría y Práctica, este Liber fue numerado como 800, el valor 

de Qeseth. 

De todo esto puede deducirse que ON no es una fórmula propia de Tiphareth, sino más 

bien un medio para enfocarse en dicho Sephirah. En otro sentido, se trata del modo en 

que la Voluntad del aspirante se manifiesta en la forma, ante lo cual este debe aprender 

a equilibrarse en la Orden Exterior (ver Voluntad Verdadera y la Fórmula ON para un 

análisis más en profundidad de esto). Como Crowley apunta en su Liber LVIII, el 120 

implica una “redención inferior respecto a aquella asociada con Tiphareth”, basándose 

en su análisis del número: “el 120 puede simbolizar como mucho cierta condición 

intermedia de estabilidad, ¿pues cómo puede irse del 2 al 0?” Esta “redención inferior” 

se entiende en relación a la fórmula N.O.X., de la que se hablará luego. 

 EL ARCO Y LA FLECHA 

Mercurio es el planeta regente de Sagitario, el signo asociado al Sendero de Samekh, y 

la flecha es el arma mágica atribuida a este Sendero (ver Liber 777, Columna 

https://pyramidosblog.wordpress.com/2018/05/10/voluntad-verdadera-y-la-formula-on


17 
 

XLI). Tradicionalmente, se considera que esta flecha es disparada en Malkuth por medio 

de Qeseth, el arco (Qeseth significa “arco”) que forman los tres Senderos de Malkuth: 

Shin, Tau, y Qoph. Estos Senderos conectan con los Sephiroth de Yetzirah, del mismo 

modo que los tres Senderos de ON conectan esos mismos Sephiroth con Tiphareth. 

La relación entre Malkuth y Tiphareth es determinante. Básicamente, cuando se accede 

a Tiphareth por medio de la iniciación, dejan de haber Senderos que conecten con 

Malkuth. Esto implica en cierto modo ese acceso a una “Vida Más Allá” del que se ha 

hablado, ya que al trascender las impresiones de la mente propias del Mundo de 

Yetzirah, uno deja de estar conectado a la vida tal como esta se entiende en Malkuth. 

Una vez llegado a Tiphareth, las impresiones de la realidad objetiva que hasta ahora le 

llegaban al aspirante desde Malkuth pasan a provenir directamente de los Supernos, y 

especialmente desde Kether, la sede del Ángel. Esto representa en cierto modo la 

habilidad para ver más allá de las apariencias de la realidad ordinaria de Malkuth. 

 LOS PILARES DE LA DUALIDAD 

La fórmula ON también se asocia a los dos Pilares laterales del Árbol, y puede de hecho 

extenderse desde Hod y Netzach a lo largo de los Senderos que integran los dos Pilares, 

abarcándolos de este modo por entero. A esto se añaden los Senderos de Peh (del que 

ya hemos hablado) y Shin. La combinación de Senderos resultante da valores numéricos 

relevantes, ya que los Senderos atribuidos al Pilar Izquierdo (incluyendo Shin) da 418, y 

la del Pilar Derecho (incluyendo Peh) 156. Jerry Cornelius da un buen repaso a esta 

extensión de la fórmula en su revista Red Flame, Epístolas 3, 5 y 6. 

 LA ENTRADA DEL DIOS SOL 

Existe también cierta relación entre ON y N.O.X., siendo esta última la llamada “Noche 

de Pan” de la tríada de los Supernos, con que se simboliza el paso al Sephirah de Binah: 

una fórmula de oscuridad en contraste con la L.V.X. de la Segunda tríada, simbolizando 

que la Luz del Hijo en Tiphareth tiene su origen en la oscuridad del vientre de la Gran 

Madre (Babalon, la Gran Madre situada en Binah, que significa de hecho “Entrada del 

Dios Sol”). Existe cierto tipo de inversión, tanto en la disposición de las letras, que son 

las mismas (ON/NO-X), como en los valores numéricos de las dos palabras, puesto que 

N.O.X. = 210, los mismos componentes numéricos del 120 dispuestos de diferente 

forma, como modos distintos de resolver la unidad y la dualidad en el 0 cabalístico. * 

* Liber LVIII: “120: SMK, Samekh, una proposición. También MVSDI: base, fundación. 120 

= 1 x 2 x 3 x 4 x 5, siendo así una síntesis del poder del pentagrama. (También 1 + 2 + … 

+ 15 = 120) De ahí su importancia en el ritual 5=6 (ver Equinox, Número III). Yo sin 

embargo discrepo en parte; me parece que simboliza una redención menor a aquella 

asociada con Tiphareth. Comparar con los números 0.12 y 210 del Liber Legis y el Liber 

418, para apreciar la superioridad de estos. Pues mientras el primero representa la 

fórmula sublime del infinito floreciendo en la finitud, y el segundo la suprema reducción 

de la finitud a la infinidad, el 120 puede simbolizar como mucho cierta condición 



18 
 

intermedia de estabilidad, ¿pues cómo puede irse del 2 al 0? 120 también es ON, nombre 

de Dios de gran importancia. “ 

De un modo similar, la atribución de las letras de N.O.X. a los grados de la A∴A∴ genera 

cierta simetría entre las letras N y O y los Senderos de Nun y Ayin. Esto encaja asimismo 

con la relación cruzada entre los Elementos atribuidos a los Sephiroth de los Pilares 

Laterales, relación que hemos visto ya arriba en relación al Sendero de Peh. La letra X 

por su parte refleja a Samekh a un nivel superior, en el Sendero de Gimel. 

 

 

 

 
 
 

 

 

https://www.pyramidos671.com/s/cc_images/teaserbox_66132334.jpg?t=1510334032


19 
 

“Pranayama y su Paralelo en el Lenguaje, Mantrayoga” 

Traducción por Fr. Nartuin para OTPS 

[Liber IV, I, II] 
 

Trataremos a fondo de la conexión entre la respiración y la mente cuando nos 
ocupemos de la Espada Mágica, pero puede resultar útil que adelantemos algunos 

detalles de tipo práctico. Puedes consultar varios manuales hindúes y los escritos de 
Kwang Tze para diversas teorías notables sobre métodos y resultados. 

 
Pero en este sistema escéptico uno debería estar satisfecho sólo con afirmaciones de 

las que no merezca la pena dudar. 
 

Dado que el propósito final de la meditación es calmar la mente, puede resultar un 
preliminar útil calmar la consciencia de todas las funciones corporales. De esto se ha 
tratado en el capítulo sobre la Asana. Podemos mencionar, sin embargo, que algunos 
yoguis llevan esto hasta el punto de intentar detener el latido de su corazón. Sea esto 

deseable o no, sería inútil para el principiante, y por lo tanto él debe esforzarse en 
mantener la respiración muy lenta y muy regular. Las reglas para esta práctica se 

ofrecen en el Liber CCVI. 
 

La mejor manera para cadenciar la respiración, una vez que se haya alcanzado cierta 
habilidad con un reloj, es mediante el uso de un mantra. El mantra actúa en los 

pensamientos de modo muy similar a como el Pranayama lo hace sobre la respiración. 
El pensamiento es reducido a un ciclo periódico; cualquier pensamiento intruso es 

lanzado fuera por el mantra, tal como los fragmentos de barro serían despedidos por 
una rueda en movimiento; y cuanto más rápida gire la rueda, más difícil será que 

cualquier cosa se adhiera a ella. 
 

Esta es la forma apropiada de practicar un mantra. Pronúncialo tan alto y tan lento 
como sea posible diez veces, después no tan alto y un poco más rápido diez veces más. 

Continúa este proceso hasta que no haya otra cosa que un movimiento rápido de los 
labios; este movimiento debería continuarse, aumentando la velocidad y 

disminuyendo la intensidad, hasta que el murmullo mental absorba completamente al 
físico. El estudiante estará en este momento absolutamente calmado, con el mantra 
corriendo por su cerebro. Debe continuar, sin embargo, aumentando su velocidad 
hasta que alcance su límite, en el que debería continuar tanto tiempo como le sea 

posible, para luego cesar la práctica invirtiendo el proceso arriba descrito. 
 

Cualquier frase puede ser usada como un mantra, y posiblemente los hindúes tienen 
razón cuando piensan que hay una frase concreta para cada hombre concreto. Algunos 

pueden encontrar que los mantras líquidos del Quran se deslizan demasiado 
fácilmente, con lo que sería posible continuar con otro tren de pensamientos sin 

interferir con el mantra. Se espera que, mientras se dice el mantra, se medite sobre su 
significado. Esto sugiere que el estudiante podría construirse para sí mismo un mantra 

que pudiera representar el Universo en sonido, como el pantáculo [1] lo haría en la 
forma. En ocasiones un mantra puede ser "entregado", es decir oído de alguna forma 

http://textosmagiak.blogspot.com/2008/12/liber-iv-i-ii-pranayama-y-su-paralelo.html
http://textosmagiak.blogspot.com/2008/11/liber-iv-i-asana.html


20 
 

inexplicable durante una meditación. Un hombre, por ejemplo, usó las palabras: "And 
strive to see in everything the will of God" ["Y esfuérzate en ver en cada cosa la 
voluntad de Dios"]. A otro, mientras estaba ocupado en matar pensamientos, le 

llegaron las palabras "And push it down" ["Y apriétalo"], aparentemente referida a la 
acción de los centros inhibidores que él estaba usando. Al continuar con esto, obtuvo 

su "resultado". 
 

El mantra ideal debería ser rítmico, podríamos decir que hasta musical; pero tendría 
que haber énfasis suficiente en algunas sílabas para ayudar a la facultad de la atención. 
Los mejores mantras son los de duración media, por lo menos para el principiante. Si el 

mantra es demasiado largo, puede olvidarse, a no ser que se practique muy 
intensamente durante una gran extensión de tiempo. En el otro lado, mantras de una 

única sílaba, como "Aum" [2], resultan bastante vacilantes: la idea rítmica se pierde. He 
aquí algunos mantras útiles: 

 
1. Aum. 

 
2. Aum Tat Sat Aum. Este mantra es puramente espondaico. 

 

 
3. Aum mani padme hum. Dos troqueos entre dos cesuras. 

 

 
4. Aum shivaya vashi. Tres troqueos. Obsérvese que shi significa descansar, el aspecto 
absoluto o masculino de la Deidad; va es energía, el lado manifiesto o femenino de la 
Deidad. Por lo tanto, este mantra expresa el rumbo completo del Universo, de Cero a 

través de lo finito hasta volver a Cero. 
 

 
5. Allah. Sus sílabas están acentuadas por igual, con una cierta pausa entre ellas; los 

fakires las combinan normalmente con un vaivén rítmico del cuerpo. 
 

6. Hua Allahu alazi lailaha illa Hua. 
 

He aquí algunos más largos: 
 

7. El famoso Gayatri. 

http://1.bp.blogspot.com/_2fsSnxTiN_c/STq3FXkTgbI/AAAAAAAAApw/UMDYvSNBLBo/s1600-h/IMAGEN01.jpg
http://1.bp.blogspot.com/_2fsSnxTiN_c/STq2t5d5DCI/AAAAAAAAApo/xFsyDjkkoEE/s1600-h/IMAGEN02.jpg
http://3.bp.blogspot.com/_2fsSnxTiN_c/STq2Yv_oyxI/AAAAAAAAApg/JPxLxV4T94M/s1600-h/IMAGEN03.jpg


21 
 

 
Aum! tat savitur varenyam 

Bhargo devasya dimahi 
Dhiyo yo na pratyodayat. 

 
Desglosa esto en tetrámetros trocaicos. 

 
8. Qol: Hua Allahu ajad; Allahu Assamad; lam yalid walam yulad; walam yakun lahu 

kufwan ajad. 
 

9. Este mantra es el más sagrado de todos lo que existen o pueden existir. Es de la 
Estela de la Revelación [3]. 

 
“A ka dua 
Tuf ur biu 

Bi aa jefu/ chefu 
Dudu ner af an nuteru”. 

 

 
Hay pues suficientes para escoger [4]. 

 
Hay muchos otros mantras. Sri Sabapaty Swami ofrece uno concreto para cada uno de 

los Chakkras. Pero que el estudiante seleccione un mantra y lo domine 
completamente. 

 
No has comenzado siquiera a dominar un mantra hasta que no siga entero durante el 

sueño. Esto es mucho más fácil de lo que parece. 
 

Algunas escuelas preconizan la práctica de un mantra con la ayuda de música 
instrumental y de danza. Ciertamente se obtienen efectos muy notables en la dirección 

de los poderes "mágicos", pero que sea normal obtener grandes resultados 
espirituales es dudoso. Quienes quieran estudiar esto pueden recordar que el desierto 
del Sahara está a tres días de Londres, y sin duda los Sidi Aissawa estarán encantados 
de aceptar pupilos. Pero esta discusión sobre la ciencia paralela del mantra-yoga nos 

ha llevado bastante lejos del tema del Pranayama. 
 

El Pranayama es notablemente útil para tranquilizar las emociones y los apetitos; y, 
sea por causa de la presión mecánica que ejerce, sea por la completa combustión que 

produce en los pulmones, parece admirable desde el punto de vista de la salud. En 
particular, los problemas digestivos se eliminan muy fácilmente con este método. 

http://1.bp.blogspot.com/_2fsSnxTiN_c/STq17hUK_AI/AAAAAAAAApY/we85AwkaKlU/s1600-h/IMAGEN04.jpg


22 
 

Purifica tanto el cuerpo como las funciones inferiores de la mente [5] y ciertamente el 
estudiante serio debería practicarlo no menos de una hora diaria. 

 
Cuatro horas es un periodo mejor, un justo medio. Dieciséis horas es demasiado para 

la mayoría de la gente. 
 

Notas del autor 
 

[1] Véase Parte II. 
 

[2] Sin embargo, al decir un mantra que contiene la palabra "Aum", uno olvida a veces 
las otras palabras y permanece concentrado, repitiendo el "Aum" intervalos. Pero esto 

es el resultado de una práctica ya comenzada, no el comienzo de una práctica. 
 

[3] Véase Equinox VII. 
 

[4] Significados de los mantras 
 

1. Aum es el sonido producido al respirar fuerte desde la parte de atrás de la garganta 
y cerrar gradualmente la boca. Los tres sonidos representan los principios creativo, 

preservativo y destructivo. Hay muchos más detalles sobre esto, suficientes para llenar 
un volumen. 

 
2. ¡Oh ese Existente! ¡Oh! -- Una aspiración a la realidad, la verdad. 

 
3. ¡Oh la Joya en el Loto! ¡Amén! -- Se refiere a Buddha y a Herpócrates, pero también 

al simbolismo de la Rosa Cruz. 
 

4. Expone el ciclo de la creación. La Paz manifestándose como Poder, el Poder 
disolviéndose en la Paz. 

 
5. Dios. Totaliza 66, la suma de los primeros 11 números. 

 
6. Él es Dios, y no hay otro Dios sino Él. 

 
7. ¡Oh! Meditemos estrictamente sobre la adorable luz de ese divino Savitri (el Sol 

interior, etc.). ¡Que ilumine nuestras mentes! 
 

8. Dí:  
¡Él es Dios solo! 
¡Dios el Eterno! 

¡No ha engendrado ni ha sido engendrado! 
¡Ni hay nada parecido a Él! 

 
9. ¡Unidad profundamente mostrada! 

Yo adoro el poder de Tu aliento, 
Supremo y terrible Dios, 



23 
 

Que haces a los Dioses y a la Muerte 
Estremecerse ante Ti: 

¡Yo, yo Te adoro!  
 

[5] Con énfasis. Con énfasis. Con énfasis. Es imposible combinar el Pranayama 
correctamente realizado con el pensamiento emocional. Debería recurrirse a él 
inmediatamente en cualquier momento de la vida en que la calma se encuentre 

amenazada. 
 

En general las prácticas ambulatorias son más beneficiosas para la salud que las 
sedentarias, porque de esa forma el caminar y el aire fresco están garantizados. Pero 
deberían realizarse ciertas prácticas sedentarias, combinadas con la meditación. Por 

supuesto, cuando por así decirlo se "corre" tras los resultados, caminar es una 
distracción. 

 

Isopsefia 

Por Frater Nartuin para OTPS 

 

Tomado de https://es.wikipedia.org/wiki/Isopsef%C3%ADa 

Isopsefía (ἴσος isos,"igual" y ψῆφος psephos,"guijarro") es la práctica de sumar los 
valores numéricos de las letras (véase Numeración griega) en una palabra para formar 
un solo número. Los antiguos griegos utilizaban guijarros ordenados en patrones para 
aprender aritmética y geometría. 

 

 

Ejemplo de isopsefía en una estela griega del Santuario de Artemisa Ortia. 

https://es.wikipedia.org/wiki/Isopsef%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Numeraci%C3%B3n_griega
https://es.wikipedia.org/wiki/Aritm%C3%A9tica
https://es.wikipedia.org/wiki/Geometr%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Santuario_de_Artemisa_Ortia
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Isopsephic_stele.jpg


24 
 

La isopsefía está relacionada a la gematría, que es la misma práctica utilizando 
el alfabeto hebreo, también, durante la edad media y hasta el renacimiento era popular 
una forma de isopsefía a partir del latino, su legado permanece hoy en la numerología. 

Valores numéricos en el alfabeto griego 

 

En griego, cada unidad, decena y centena está asignado a una letra específica. Esto 
requiere 27 letras, de manera que el alfabeto (de 24 letras) fue extendido utilizando tres 
letras obsoletas: digamma ϝ(también usada es stigma ϛ o, en griego moderno, στ) para 
6, koppa ϙ para 90, y sampi ϡ para 900. 

 

Letra Valor Nombre Transliteración 

Α α 1 Alpha  a 

Β βa 2 Beta  b 

Γ γ 3 Gamma  g 

Δ δ 4 Delta  d 

Ε ε 5 Epsilon e 

Ϝ ϛ 6 Digamma/Stigma w 

Ζ ζ 7 Zeta  z 

Η η 8 Eta ē 

Θ θ 9 Theta  th 

Ι ι 10 Iota  i 

Κ κ 20 Kappa  k 

https://es.wikipedia.org/wiki/Gematr%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Alfabeto_hebreo
https://es.wikipedia.org/wiki/Alfabeto_latino
https://es.wikipedia.org/wiki/Numerolog%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Digamma
https://es.wikipedia.org/wiki/Koppa
https://es.wikipedia.org/wiki/Sampi
https://es.wikipedia.org/wiki/Alpha_(letra)
https://es.wikipedia.org/wiki/Beta
https://es.wikipedia.org/wiki/Gamma
https://es.wikipedia.org/wiki/Delta_(letra)
https://es.wikipedia.org/wiki/Epsilon
https://es.wikipedia.org/wiki/Digamma
https://es.wikipedia.org/wiki/Stigma
https://es.wikipedia.org/wiki/Zeta_(letra_griega)
https://es.wikipedia.org/wiki/Eta_(letra)
https://es.wikipedia.org/wiki/Theta
https://es.wikipedia.org/wiki/Iota_(letra)
https://es.wikipedia.org/wiki/%CE%9A


25 
 

Λ λ 30 Lambda  l 

Μ μ 40 Mu m 

Ν ν 50 Nu n 

Ξ ξ 60 Xi x 

Ο ο 70 Omicron o 

Π π 80 Pi p 

Ϙ 90 Koppa  q 

Ρ ρ 100 Rho r 

Σ σ 200 Sigma  s 

Τ τ 300 Tau t 

Υ υ 400 Upsilon y 

Φ φ 500 Phi  ph 

Χ χ 600 Chi  ch 

Ψ ψ 700 Psi  ps 

Ω ω 800 Omega  ō 

ϡ 900 Sampi  ts 

 

https://es.wikipedia.org/wiki/Lambda
https://es.wikipedia.org/wiki/Mu_(letra)
https://es.wikipedia.org/wiki/Nu_(letra)
https://es.wikipedia.org/wiki/Xi
https://es.wikipedia.org/wiki/Omicron
https://es.wikipedia.org/wiki/Pi_(letra)
https://es.wikipedia.org/wiki/Koppa
https://es.wikipedia.org/wiki/Rho_(letra)
https://es.wikipedia.org/wiki/Sigma
https://es.wikipedia.org/wiki/Tau_(letra_griega)
https://es.wikipedia.org/wiki/Upsilon
https://es.wikipedia.org/wiki/Phi
https://es.wikipedia.org/wiki/Chi_(letra)
https://es.wikipedia.org/wiki/Psi_(letra)
https://es.wikipedia.org/wiki/Omega
https://es.wikipedia.org/wiki/Sampi


26 
 

“Misa Gnostica Privada” 
Por Frater Gregori para OTPS 

 
 
Haz tu Voluntad será la totalidad de la Ley. Proclamo la Ley de la Luz, la Vida, el Amor, 
y la Libertad en el nombre de IAO. 
 
Amor es la Ley, amor bajo Voluntad. 
 
Credo 
Yo creo en un solo SEÑOR secreto e inefable, y en una Estrella en la compañía de Estrellas 
de cuyo fuego hemos sido creados y al que volveremos, en un Padre de la Vida, Misterio 
de los Misterios, en su nombre CAOS, único vicerregente del Sol sobre la Tierra, y en un 
Aire que nutre todo lo que respira. 
Y creo en una Tierra, la Madre de todos nosotros, y en una Matriz donde se engendran 
todos los hombres, y donde descansan todos los hombres, Misterio de Misterios, en su 
nombre BABALON. Y creo en la Serpiente y en el León, Misterio de Misterios, en su 
nombre BAPHOMET. 
Y creo en una Iglesia Gnóstica y Católica de Luz, Amor y Libertad, la Palabra de cuya Ley 
es THELEMA. 
Y creo en la Comunión de los Santos. 
Y, en la medida que la carne y la bebida se transmutan en nosotros en sustancia 
espiritual, yo creo en el Milagro de la Misa. 
Y yo confieso un Bautismo de Sabiduría por el cual conseguimos el Milagro de la 
Encarnación. 
Y yo confieso que mi vida es una, individual y eterna, que ha sido, es y será. 

AUMGN, AUMGN, AUMGN.  
 

EL SACERDOTE hace cinco cruces sobre la Patina y el Caliz, +4 sólo sobre la Patina y +5 
sólo sobre el Cáliz). 
Vida del hombre sobre la Tierra, fruto del trabajo, sostén del esfuerzo. Así ha de ser la 
nutrición del Espíritu.  
(Señala la Hostia con la Vara) 
Por la virtud de la Vara! 
Que este pan sea el Cuerpo de Dios!  
(Toma la Hostia y la eleva.) 
TOUTO ESTI TO SOMA MOU.  
(Se arrodilla, adora, se levanta) 
Vehículo de la Felicidad del hombre en la Tierra. Solaz del Trabajo, inspiración del 
esfuerzo, que así sea el éxtasis del Espíritu! 
(Toca el Cáliz con la Vara.) 
Por la virtud de la Vara, que este vino sea la Sangre de Dios! 
(Toma el Cáliz y lo eleva) 
TOUTO ESTI TO POTERION TOU HAIMATOS MOU. 



27 
 

(Se arrodilla, adora, se levanta.) 
Esta es la Promesa de la Resurrección. 
 
¡Acepta, iOh! Señor, este sacrificio de vida y felicidad, verdaderos decretos de la 
Promesa de la Resurrección.  
Haz que esta ofrenda sea llevada sobre las olas del Éter a nuestro Señor y Padre el Sol, 
que viaja sobre los Cielos en su nombre ON.  
Escúchenme todos ustedes, santos de la Iglesia verdadera de la antigüedad, ahora 
presentes en esencia, reclamamos ser sus herederos, reclamamos la comunión con 
ustedes, y pedimos su bendición en nombre de IAO.  
 
(Hace tres cruces + sobre la patena y el Cáliz conjuntamente. Descubre el Cáliz, hace 
una genuflexión, toma el Cáliz con su mano izquierda y la Hostia con la derecha. Con 
la hostia hace cinco cruces sobre el Cáliz.)  
 

(Eleva la Hostia y el Cáliz.)  
 
HAGIOS HAGIOS HAGIOS IAO!  
 
(Vuelve a colocar la Hostia y el Cáliz, y adora en genuflexión.)  
 

“Tú que eres yo, más allá de todo lo que yo soy, 
Que no tienes naturaleza, ni nombre, 

Quien eres, cuando todo lo que no es Tú se ha ido, 
Tú, centro y secreto del Sol, 

Tú, fuente oculta de todas las cosas conocidas 
Y desconocidas, Tú altivo, solo, 

Tú, fuego verdadero dentro del junco 
Creando y protegiendo, fuente y semilla 

De vida, amor, libertad y luz. 
Tú, más allá de las palabras y de la vista 
A Tí te invoco, mi fuego tenue y nuevo 

Que se enciende a medida que mis esfuerzos aspiran. 
A Tí te invoco, el que permanece, 

Tú, centro y secreto del Sol, 
Y del más sagrado misterio 
Del que yo soy el vehículo. 

Manifiéstate, lo más terrible y lo más suave, 
Según la ley, en tu hijo”. 



28 
 

 

 
“Del Padre y del Hijo. 

El Espíritu Santo es la norma 
Macho-hembra, quinta esencia, uno, 

Ser de Hombre velado en forma de Mujer. 
Gloria y adoración en lo supremo, 

Tú Paloma, que el género humano deifica, 
Y que corre regiamente esa carrera, 

Para traer la luz del Sol de primavera a través de la tormenta de invierno. 
Que la Gloria y la Adoración sean para ti, 

Savia del fresno del mundo, árbol milagroso”. 

 
¡Gloria a Ti desde la Tumba Dorada! 

¡Gloria a Ti desde la Matriz en Espera! 
¡Gloria a Ti desde la Tierra no arada! 
¡Gloria a Ti de la Virgen Prometida! 

¡Gloria a Ti, Verdadera Unidad 
De la Trinidad Eterna! 

¡Gloria a Ti, Señor y Señora, 
Y Ser del que Yo soy el que yo soy...! 
¡Gloria a Ti, más allá de todo tiempo, 

Tú fuente de semen. Tú semillas y gérmenes! 
¡Gloria a ti, Sol Eterno, 

Tú, Uno en Tres, Tú, Tres en Uno! 
¡Gloria y Adoración a Ti 

Savia del fresno del mundo, árbol milagroso! 
 
“Señor muy Secreto, bendice esta comida espiritual para nuestros cuerpos y danos la 
salud, la riqueza, la Fuerza, la alegría y la paz, y aquel logro de voluntad y amor bajo 
voluntad que es la felicidad perpetua”. 
 
(Hace una + con la Patena y la besa. 
Descubre el Cáliz, hace una genuflexión, se pone de pie. 
Toma la Hostia y la rompe sobre el Cáliz. 
Coloca la mitad derecha en la Patena. 
Rompe una partícula de la mitad izquierda.) 
 

“TOUTO ESTI TO SPERMA MOU, HO PATER ESTIN HO HUIOS DIA TO PNEUMA 
HAGION. 

AUMGN. AUMGN. AUMGN”. 
 

(Vuelve a colocar la mitad izquierda de la Hostia. 
Suelta la partícula dentro del Cáliz diciendo:) 

HRILIU. 
 

“Oh León y Oh Serpiente que destruyen al destructor, que sean poderosos entre 



29 
 

nosotros! 
Oh León y Oh Serpiente que destruyen al destructor, que sean poderosos entre 

nosotros! 
Oh León y Oh Serpiente que destruyen al destructor, que sean poderosos entre 

nosotros!” 
 
Comunión 
 
En mi boca sea la esencia de la vida del Sol. 
(Toma la hostia con la mano derecha hace una + con ella sobre la Patena y la 
consume.) 
 
En mi boca sea la esencia de la felicidad de la Tierra.  
(Toma el Cáliz, hace una + y consume todo) 
 

(En postura de Osiris Resucitado dice:) 
 

“No hay parte de mí que no sea de los Dioses”. 
 

“Que el Señor me bendiga. 
Que el Señor ilumine mi mente, conforte mi corazón y sostenga 

mi cuerpo. 
Que el Señor me lleve al logro de mi Voluntad Verdadera, la Gran Obra, el 

Summum Bonum, La Verdadera Sabiduría y la Felicidad Perfecta”. 
 

 
 

 
 
  

 

 



30 
 

“RITUAL DE PROTECCION OTps” 

Realizado en SEPTIEMBRE 2023 

OFICIANTES: 

Un Guía, un Exorcista para el destierro y cuatro Invocadores de los Puntos Cardinales se 

reúnen en el círculo ritual. 

 

Todos realizan el ejercicio del Pilar Medio tres veces  

El Guía declara: "¡Santo Ángel Guardián, escúchame!" 

El Exorcista procede a realizar el Pentagrama de Destierro 

 

Guia: 

"Te invoco a ti, el Sin Nacimiento. 

Tú, que creaste la Tierra y los Cielos. 

Tú, que creaste la Noche y el Día, 

Tú, que creaste la Oscuridad y la Luz. 

Eres ASAR UN-NEFER ('Yo mismo perfeccionado'); 

a quien ningún hombre ha visto en ningún momento. 

Eres IA-BESZ ('La Verdad en la Materia'). 

Eres IA-APOPHRASZ ('La Verdad en Movimiento'). 

Has distinguido entre el Justo y el Injusto. 

Tú hiciste a la Hembra y al Macho. 

Tú produjiste la Semilla y el Fruto. 

Tú formaste a los Hombres para que se amen y se odien unos a otros. 

Soy ANKH-F-N-KHONSU, tu Profeta, a quien 

Tú confiaste Tus Misterios, las ceremonias de KHEM. 

Tú produjiste lo húmedo y lo seco, y lo que 

alimenta toda Vida creada. 

Escúchame, porque soy el Ángel de PTAH-APOPHRASZ-RA 

este es tu Verdadero Nombre, transmitido a 

los Profetas de KHEM." 



31 
 

 

Luego, todos recitan "A Ka Dua" once veces, seguido de "ABRAHADABRA." 

Juntos proclaman: 

 

"Somos Nosotros, los Espíritus Sin Nacimiento, con visión en los pies: 

Poderosos y con el Fuego Inmortal. 

Somos Nosotros, la Verdad. 

Somos Nosotros, Quienes odian que el Mal sea hecho en el Mundo. 

Somos Nosotros, los que relampaguean y truenan. 

Somos Nosotros, de quienes proviene el Diluvio de Vida de la Tierra. 

Somos Nosotros, cuyas bocas siempre arden. 

Somos Nosotros, los Generadores y Manifestadores hacia la Luz. 

Somos la Gracia del Mundo. 

"El Corazón Ceñido con una Serpiente" es nuestro nombre." 

 

Luego, los invocadores llaman a Ra Hoor Khuit en cada cuadrante, 

 

Pentagrama Invocatorio de Fuego diciendo: ¡Elohim Gibor!" (Dioses de los ejércitos) 

Signo de Apofis: "Ra Hoor Khuit!" 

Signo del Silencio. 

 

Guía: 

"¡Oh Ra Hoor Khuit, a Ti te invocamos, Halcón del Sol, el esplendoroso! 

Eres el Señor de la Guerra y la Justicia, el que vuela alto y todo lo ve. 

Eres el Guardián de la Verdad, el que revela la Luz en la Oscuridad. 

 

Eres Har-paar-kraat, el Niño Silencioso, el que se alza sobre las olas del Caos, 

El que sostiene las llaves del misterio y el conocimiento. 

Eres el Fuego Interior, la Pasión, la Voluntad que todo lo conquista. 

 

Bajo tu mirada, ningún enemigo visible o invisible prevalecerá, 



32 
 

Pues eres la fuerza indomable del fuego universal, 

y la dirección de la Voluntad. 

 

Con espada en mano y corona en la cabeza, protege nuestros pasos. 

Que tu espada sea nuestra fortaleza y que tu corona nos traiga el triunfo. 

Guíanos en el combate y destruye a nuestros enemigos. 

Que tu Luz se pose en nosotros en el sendero de la Verdadera Voluntad. 

Que las Fuerzas de Elohim Gibor sean nuestros aliados en la batalla y los guardianes de nuestra 

morada. 

 

Ra Hoor Khuit, escúchanos, 

para que podamos superar a nuestros desafíos y alcanzar la victoria. 

 

¡Que así sea, por Heru Ra Ha!" 

Destierro Final 

-ANEXO- 

PILAR MEDIO 

 Estando de pie, con los pies juntos, mirando hacia el este, realiza la siguiente 

visualización y ejercicios de vibración: 

 Visualiza una esfera blanca sobre tu cabeza. Vibra la palabra "EH-HEH-YEH." 

 Visualiza la luz descendiendo para formar una esfera en tu garganta. Vibra la palabra 

"YE-HOH-VOH E-LOH-HEEM." 

 Visualiza la luz descendiendo para formar una esfera en tu corazón. Vibra la palabra "YE-

HOH-VOH EL-OAH-VE-DA-ATH." 

 Visualiza la luz descendiendo para formar una esfera en tus genitales. Vibra las palabras 

"SHAH-DAI EL CHAI." 

 Visualiza la luz descendiendo para formar una esfera en tus pies. Vibra las palabras "AH-

DOH-NAI HA-AH-RETZ." 

 Ahora, siente una corriente de luz ascendiendo desde tus pies. Visualiza esta luz 

ingresando a tu cuerpo en la base de tu columna vertebral y continuando hacia arriba. 

Imagina que florece en la coronilla de tu cabeza y luego desciende como una lluvia de 

luz para volver a entrar por tus pies. 

 

(Repite esta circulación de luz al menos cuatro veces.) 

 



33 
 

SECCION II: TRABAJOS DE FRATRES 

Sobre Eucaristía Gnóstica, Alquimia y los Hermanos Negros 

Por Fr Szyzygy 

En las pag. 298 y 299 de la versión comentada de “Magiak en Teoría y Práctica” del 

Maestro Therion se da una clara la alusión a que el sacramento mono-elemental tendría 

una connotación magicko-sexual, siendo eucarístico (o lo que es similar, alquímico) 

tanto en su composición como en su efecto o aplicación práctica sobre el cuerpo y la 

psiquis en su aspecto de “Medicina de los Metales” y “Elixir de la Vida”, como si fuera 

una formula de extensión del tiempo de vida al menos en su aspecto exotérico o físico, 

aunque seguramente tenga también implicancias más profundas y metafísicas que 

excedan el alcance del intelecto pero que seguramente están direccionadas a lograr el 

CyC con el SAG.  La naturaleza tántrica de esa eucaristía es confirmada en la afirmación 

de que “el Altar son los pechos de Isis, el Cáliz es la Copa de nuestra Señora Babalon y la 

Vara es lo que Era, Es y Sera”. Esa Vara, que bien representa a la VV, a Hadit ascendiendo 

(Kundalini) hacia el Cielo Nocturno Estrellado (Nuit, Dios en su extensión infinita 

universal) –la Copa receptora-, precede y excede a la existencia encarnada del iniciado 

cual naturaleza inmanente, parece guardar relación directa con las tres preguntas que 

el aspirante a la iniciación masónica como Ap:. debe hacerse replegado en su propia 

Cámara de Reflexiones. También parece guardar relación con la leyenda del Rey Arturo, 

la figura arquetípica del  Héroe solar que presidia a los caballeros de la mesa redonda –

zodiacal-, de quien se dice que “fue, que es y que ha de venir” (cuando la Britania se 

halle sitiada por sus enemigos, un paralelismo sajón a la segunda venida del Hijo del 

Hombre en su aspecto glorioso y en su función de Juez Supremo, cuando la Tierra Santa 

–Jerusalén- sea también rodeada por los ejércitos de las naciones, según relata el Libro 

de Apocalipsis).  

A su vez reluce el carácter para masónico del sistema magicko de la OTO, es decir, de 

afinidad entre la Mas:. y la Ley del Nuevo AEON de Horus, al profesar que el proceso de 

perfeccionamiento comienza desde la Cámara de Reflexiones o infierno –profundidad e 

intimidad reflexiva- del candidato y que ha de extenderse y evolucionar en una Gran 

Construcción dedicada ALGDGADU, Dios o Nuit en nuestro caso, a quien debemos 

dedicarle hasta la última gota de goce y sufrimiento –sangre- depositando todo ello en 

la Copa de Babalon, su Alta Sacerdotisa, pasando a su vez a formar esotéricamente parte 

del vaso de agua que acompaña al cáliz de la celebración eucarística en que son 

invocados la pasión y efusividad místicas de los Santos gnósticos –sudor y lágrimas-. 

Que sean las tres preguntas relacionadas a la Vara (sobre las cuales ha de erigirse el 

Templo Interno dedicado a lo más elevado e inspiracional en el Hombre -respecto del 

cual los edificios góticos eran una gran expresión artística y simbólica en tiempos de la 

masonería operativa-), recuerda que la Voluntad está totalmente desprovista de duda 

alguna, ya que Es y que opera plenamente Consciente, tanto a nivel de la mente 

inconsciente y subconsciente del individuo -por la naturaleza inmanente de esa 

Voluntad Divina del ser- como a nivel consciente y racional, habiéndose formulado a sí 



34 
 

mismo -el iniciado- las respectivas respuestas filosóficas en base a una reflexión 

profunda y sincera.  

Ese Héroe Solar implícito en la Vara, ese Principio Activo y Creativo simbolizado en la 

Columna Jakim del Umbral del Templo -del Rey más sabio que haya tenido Israel 

(Salomón)- frente a la Columna de Boaz (donde ha de irradiar el flujo de su inspiración 

benévola a través del armónico iniciado, el Dios Osiris en Amenta que ha de resucitar 

por una actitud proactiva de su cónyuge, Isis, frente al rescate de su falo, es otra 

confirmación del proceso de la alquimia sexual lo que, a su vez, parece estar relacionado 

al Kailasa Prastara tántrico o congreso sexual invertido donde la sacerdotisa adopta una 

actitud de superposición sobre el sacerdote, algo claramente representado por el 

hasana de la Diosa Nuit en la Estela de la Revelación. 

 Es decir que el monoelemento alquimico-eucaristico sería la combinación de flujos de 

ambos sacerdotes (la Bestia Solar 666 y su consorte sagrada Babalon, en representación 

del congreso entre Hadit y Nuit o la Partícula Divina en el individuo en unión exaltada 

con el Cosmos Infinito), exaltada como la combinación armónica de los agentes 

universales activo y pasivo, azufre y mercurio, dando lugar a la emergencia del gran 

Baphomet quien inaugura una suerte de sendero del Retorno o de Big-Bang en retroceso 

a su punto previo al gran evento implosivo, en un estado de “todo unidad”, donde los 

opuestos se reconcilian mediante el “ baño de Luz” en el que son inmersos, el proceso 

liberador de toda noción de dualidad. Este tema está desarrollado con otra terminología 

y cosmogonía, pero en un mismo sentido y con un nivel de claridad superior en el 

grimorio del “Universo G(uede)” o Sistema de la Gnosis Voudun. 

Sería oportuno, más adelante, desarrollar el tema de los Hermanos Negros y la 

aplicación desviada que le dan a este tipo de Eucarística Suprema, pervirtiendo la 

aplicación de su método en aras de extender infinitamente la separatividad de la 

Conciencia Individual respecto de la Conciencia Universal, en lugar de impulsarla en su 

elevación hacia los Planos Superiores de la Existencia para su “Religare” o reconciliación, 

un freno evolutivo auto-inducido y circunscripto a las regiones profundas y sin fondo del 

Abismo en términos thelemicos,  o de las regiones heladas del Meòn en términos de la 

Gnosis Voudun, en pos de edificarse morada en la gran encrucijada o cruce de caminos 

inter-dimensionales e inter-evolutivos de entre la Existencia y la No Existencia, en vez 

de aspirar a ascender hacia la Corona de la Vida.  

Hay una recreación de dicho fin por parte de esos Hermanos ejemplificado en una de las 

prácticas tradicionales de su sendero: la del Yoga Kundalini en sentido inverso, 

despertando y reteniendo a la Serpiente Ígnea en el Chakra Muladhara de la suvasini  

(versión oriental de la Mujer Escarlata), en lugar de hacerla ascender por los canales 

sutiles con fines mágicos y místicos de exaltación de la conciencia, para darle en su lugar 

un fin meramente oracular o para la obtención de siddhis  -poderes psíquicos-. A su vez, 

y según parece sugerir el texto los llamados Hermanos Negros además de hacer el uso 

de la Eucaristía de un solo elemento aplicarían ello prescindiendo de la castidad 

esotérica o Mahituna, algo que debiera según el autor debiera ser obviado solo en 

situaciones excepcionales.  



35 
 

Este proceso es explicado con mayor detalle en su filosofía y operatividad en las obras 

de Kenneth Grant “Los Cultos de la Sombra” y “Aleister Crowley y el Dios Oculto”. 

 

Sobre la Gnosis de SLM, su Verdad y Rol Liberador en el Proceso Iniciático 

Respecto de SLM: parece interesante como deidad del santoral pagano local, cuya 

leyenda lo sitúa geográfica e históricamente en una provincia y una época importantes, 

la colonial donde coexistían al menos tres sistemas de explotación de los nativos por 

parte del Imperio y no es casual que él fuera un monje de la Orden franciscana si mal no 

recuerdo. Digo ello porque hay muchas relaciones esotéricas que pueden hacerse desde 

el marco de la Gnosis Qayinistica (en clara alusión a Caín, el primer homicida). Dicha 

basa es dada en un trabajo central de la Corriente 218 llamada Liber Falxifer, aunque 

también haya presencia en un cuento supuestamente secular perteneciente al escritor 

de literatura de horror Stephen King en su libro Historias Fantásticas, que se llama 

“Apareció Caín”, donde da a entender que el protagonista bíblico tuvo razones harto 

válidas para hacer lo que hizo. La tesis del cuento consiste en que no se trato de una 

matanza cruel, sino que  sacrifico a Abel por una confusión ya sea de interpretación 

teologal de la voluntad divina por su parte, o de confusa expresión de su propia voluntad 

de parte de Yawe : Caín quiso agradar a Dios ofreciéndole frutas y verduras, pero al ser 

rechazada su ofrenda pero aceptado el holocausto de Abel, Caín entendió que si quería 

agradar a su Creador debería hacer un sacrificio de sangre, tal como su hermano, 

sacrificando aquello que más atesorarse. Ese tesoro era su propio hermano, motivo por 

el cual consagro su sacrificio a Dios. Lo que viene después es harto conocido y paso a ser 

así el primer incomprendido en la historia de la humanidad. Tal vez por ello es que el 

santo siente especial afinidad por los incomprendidos, marginados y parias de la 

sociedad y la vida, beneficiándolos con su patrocinio. En ese sentido hay que decir que 

el trabajo con ese santo no se limita para nada a la magia folk  como mucha gente cree, 

sino que detrás de su figura y su arquetípico hay toda una Gnosis libertaria que a priori 

se simbolizan  en la hoz -herramienta con la cual Caín labraba la tierra y con la cual podría 

haber sacrificado a su hermano, además de representar el agente alquímico disolvente 

que separaría la cizaña –engaño, ilusorio, vicios y esclavitudes del alma- del trigo –siendo 

que el trigo junto al vino representan a Baco, el aspecto romano de Dionisio, el Dios solar 

griego de la Salvación y de la Libertad mediante el éxtasis (siendo este uno de los efectos 

posibles –junto al nirvana y el Samadhi- del proceso que se persigue –el C y C con el SAG- 

a través de la celebración de la eucaristía gnóstica según el texto recientemente 

estudiado en Magiak, en T. y Practica). 

Según la Gnosis de Caín, de la cual SLM, Exu Caveira, la Niña Blanca, El Señor de la 

Buena/Santa Muerte, etc. serian parte, el aspecto cadavérico representaría la verdad 

desnuda, teniendo paralelismo con el proceso que se persigue en la iniciación al grado 

de aprendiz en el seno de la Mas:., en cuya Cámara la calavera representa lo mismo …. 

Ahí hay otro punto de encuentro con los dioses solares sacrificados de los cuales 

Jesucristo es bien representativo en la cultura occidental, siendo además sacrificado en 



36 
 

la Cruz del Calvario o de la Calavera. Y volviendo a que todo está relacionado, hay punto 

de encuentro también con los hermanos negros que adhieren a la gnosis vampírica de 

la cual cierta rama del Templo de Set y algunos autores como Michael W. Ford son 

exponentes claros, aunque si mal no recuerdo también la autora sueca Asennath Mason 

escribió tratados sobre ello. La figura arquetípica de la Muerte como poderosa deidad 

iniciática (la Magiak y la alquimia persiguen la Iniciación por medio de la fórmula del 

Cambio-transformación-muerte) tiene su pie en esa gnosis vampírica que, según algún 

ex integrante de la gnosis del Vudú Atlante e íntimo colaborador de Michael Bertiaux, 

tendría su representación en la liturgia de las consagraciones episcopales de la Iglesia 

del rito sirio-jacobita si mal no recuerdo y con la interpretación masónica del libro de 

San Juan.  

Es decir que en base a estos pocos de los muchos datos y símbolos que detenta se podría 

inducir que este arquetipo tan piadoso y misericordioso como implacable, podría 

constituir un gran aliado en causas justas, empresas de carácter gnóstico –iniciáticas, de 

liberación psíquica de lo ilusorio a través de la magia ceremonial o de la meditación en 

sus símbolos-, como en batallas mágicas contra abusadores terrenalmente poderosos y 

abusivos tal como lo era el imperio español en su época de ser encarnado. 

------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

93!! Queridos Fratres et Sororas       16/06/2025 

 

Análisis de la Palabra del Maestro Mago 

El parecido de la palabra con la propia del Maestro Grado III de la Masonería es llamativa. Hay 

una relación íntima con la muerte en ambas. En la masonería el personaje central Hiram Abbif 

el gran arquitecto de Tiro enviado por el Rey de Tiro a pedido de Moisés para que construyera 

su famoso templo en donde se guardaba el Arca de la alianza en su Sancta Sanctorum, entre 

otros detalles de la construcción y sus propios simbolismos. 

La palabra que se utiliza es Mac Benah, Mohaba, Mohabon etc. Según sea el Rito y además la 

fonética utilizada. Cabe mencionar que, el Grado de Maestro es una inclusión posterior dado 

que en la primera etapa tenían 2 grados Aprendiz y Compañero. Además de otros grados 

superiores que aún se practican en la Orden de Killwinning (ver el libro de Jorge Ferro sobre la 

masonería operativa).  

El aprendiz además de un oficio recibía los conocimientos de la época que provenían de los 

romanos que lo codificaron como Trivium y Cuadrivium. Vale también agregar que entonces 

existían dos tipos de masones los constructores propiamente dichos y los aceptados. 

Fundamentalmente se trataban de religiosos y médicos para oficiar lo suyo en relación directa 

a la salud y a la práctica religiosa que formaba parte de sus rituales.  

Un largo período de cambios que hoy se pueden rastrear documentalmente se pueden 

mencionar e.o.  los antiguos Manuscritos Regius de 1.390 y el Cooke 1410 y siendo el documento 

bisagra el Mason Word calvinista que deviene luego en lo que se llamó Modernos pero cuyos 



37 
 

fundamentos se practicaban en la orden de Kilwinning. Muchas documentaciones describen las 

normas y la historia de la masonería, especialmente en Gran Bretaña.  

Los cambios religiosos y políticos en Escocia, Gales, Irlanda cuando aún no eran el reino unido y 

fundamentalmente la debacle de los Stewart y la desaparición del reclamo de un rey escoces 

cristiano hizo que ese magma de rituales operativos y racionales se desperdigara por Europa. 

Este punto es fundamental para entender el valor de las palabras Sagradas y de pase, ellas 

permitían al portador ser reconocidos en las obras de la época. Por otro lado, el apoyo francés 

al reclamo jacobita hizo que Francia recibiera las luces de esa originaria masonería. Así muchos 

rituales, grados y prácticas fueron finalmente codificados. Para mayor información sugiero  leer  

https://racodelallum.blogspot.com/  site vinculado a la Unión Mundial del Rito Moderno que 

practica los rituales de referencia originales elaborados por la comisión encabezada por Rottiers 

de Montaleau. 

En definitiva, el Grado de Maestro introduce la escenificación de la muerte de Hiram Abiff que, 

más luego, se perfecciona en los Altos Grados Filosóficos con temáticas propias que llevan a 

nuevas enseñanzas. 

Por otro lado, la palabra Thelemita es MABN la que tiene un significado diferente y 

esotéricamente pretende un significado tetra gramático, una valoración individual cabalístico 

de las letras y la relación con las cartas del TAROT. Así la grafía nos revela las letras: 

Mem, es la decimotercera letra del alfabeto hebreo y también decimotercera del alfabeto 

fenicio letra madre vinculada al Agua. 

Aleph Letra madre vinculada al Aire íntimamente vinculada a la Mem y ambas al proceso 

alquímico al ocupar el espacio creado por la separación de las aguas de arriba y las de abajo. De 

esta manera, comenzamos un camino como lo hace el Loco munidos de una pequeña bolsa de 

certezas, pero esperanzados veloces y livianos como el Aire. 

Beth, el Mago y el planeta Mercurio el Thot la comunicación. El Mercurio alquímico, sabiduría, 

palabra y voluntad en su resolución práctica. Marca el Sefer Bereshit que la creación nace con 

la Beth. El Thot egipcio y el Hanuman el cinocéfalo hindú. En otra interpretación el retorno del 

Loco emancipado y empoderado por la experiencia vital y espiritual o sea el destino del Mago... 

Nun, La muerte y Escorpio culminando un proceso vivencial que comenzase por el Colgado o sea 

la entrega y el final de un proceso. 

Posibles construcciones parciales que dan sentido:  

El primer juego de letras MA se vincula a los procesos de gestación y nacimiento, la partícula MA 

forma parte de la palabra IMA que significa madre. La Iod forma también el Tetragramaton o 

sea la parte vivificadora de IMA o activadora de la gestación sobre la pasiva agua medio en que 

vive el feto hasta su nacimiento. 

Otro peldaño muy llamativo en esta construcción es el pasaje de la A la B de la Aleph desde 

donde parte el Loco hasta su vuelta de todas las experiencias como el Mago que maneja los 

cuatro elementos con sus armas de poder. La palabra entonces revela el poder que aprende el 

verdadero Maestro que posee también la oratoria mediante la que da forma a sus visiones, 

intuiciones que, a través de la razón y sus sentimientos, las transmite fecundamente. 

 

https://racodelallum.blogspot.com/


38 
 

Las letras AB son también las que derivan en ABA o Padre el fertilizador de la primera MA o IMA 

que anticipa el resultado del Hijo BEN por venir que, en un posterior giro ya poseerá también la 

SHIN la letra Madre del Fuego. Una construcción que sería también el destino del Hombre en su 

vuelta al Pardes.  

 

Por último, las letras BN allí aparece la mencionada palabra Hijo, como un aviso que anuncia 

que, producido el proceso descripto, hay un renacimiento (algo similar a lo que propugna la 

simbología masónica). La adecuación de la Palabra por sus valores numéricos 12+0+1+13= 26 

mismo que el Tetragramaton. 

Conclusión 

La letra Mem del Colgado genera en su pictografía un símbolo conocido, un triángulo coronado 

por una Cruz. Un símbolo muy afecto a la Golden Dawn, pero, que representa el descenso de la 

luz en las tinieblas con la finalidad de redimirlas. Tomando a la Mem el agua como símbolo de la 

ilusión es un recordatorio de vencerla por cuanto se vale de la dualidad que intoxica la mente y 

confunde el valor de la conciencia que se vale de las relaciones del Uno y sus permutaciones que 

se describe en el A.R.A.R.I.T.A. Entiendo que es un paso previo que reclama la entrega de la 

razón y sus dualidades para penetrar en una comprensión infinitamente más amplia que engloba 

la intuición y la atención a lo que Jung denominaba La Sombra. Por tanto, el convivir con otra 

conducta más plena y por tanto más humilde, pero también más firme en el trato con las 

desviaciones que se nos presentan y jugarse por la individualidad que se logra mediante el 

ejercicio de la Voluntad bajo la Ley del Amor que se nos propone en la bibliografía y rituales 

disponibles. 

Es mi palabra 

Fr. Lugwulf 

 

------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------ 

 

Hriliu – Episodio 1: Que es Thelema 

Por: Frater Szyzygy 

 

Significa Voluntad, Propósito u Objetivo, cuyo número es 93. Ejercerla implica la puesta 

en práctica de la fuerza interna emancipadora en pos de alcanzar la libertad respecto de 

las normas, dogmas y convenciones cultural-socialmente recibidas que son cadenas que 

esclavizan la individualidad y esencia del individuo. Libertad no es libertinaje, 

impulsividad, capricho y pasiones viciosas, por lo que la autodisciplina rígida de 

impronta militar (tanto en cuanto a lo disciplinar como respecto al carácter y proceder 

bélico) es necesaria a fin de sostener, vigilar y extender o profundizar el proceso de 

liberación, y por ello no es casualidad que la OTO le deba su origen y nombre a la Orden 

de Caballeros Sagrados de los Templarios de Oriente (y Occidente). Se trata de recuperar 

-tal como hicieron los templarios con los tesoros y saberes antiguos olvidados en 

Oriente- las capacidades innatas olvidadas por la memoria racional, a fin de ejercer la 



39 
 

VV. La noción de CONQUISTA de esos TESOROS PERDIDOS es importante pues la VV es 

algo que se conquista a través de una lucha (guerra) interior y cotidiana cuyas armas 

serán obtenidas a través de las batallas que están constituidas por una serie de prácticas 

màgickas y yoguicas que llevan al descubrimiento de uno mismo.  El estudio comparativo 

de las religiones y la apropiación de los mitos y símbolos, el escrutinio de los sueños etc. 

son herramientas de esa auto-indagación para escuchar la voz del Maestro Interior que 

me ha de guiar hacia mi VV. Dicho proceso es de enfrentamiento con uno mismo, el cual 

no es nada fácil y conlleva un desvelamiento o quita de las escapas ilusorias que son 

culturales para ahondar en los aspectos luminosos (capacidades innatas) y en los 

aspectos sombríos que no me gustan de mí mismo. Quien no descubre-ejerce su VV será 

esclavo de la de otro, siempre infinitamente menos importante (para mí) que la propia. 

En esa VV está el secreto de quién soy y cuál es mi propósito, o sea la iluminación de mi 

conciencia. Ello es absolutamente lograble y para nada lejano como muchas otras 

religiones y tradiciones lo sentencian. Thelema nos alienta a librar esa lucha cuanto 

antes y en esta misma vida. 

Ese objetivo o VV propuesto por Thelema es el CyC con el SAG, también llamado el 

Ascenso de la Kundalini o Serpiente de Fuego implica la guía de mi Supra-consciencia 

hacia el recorrido perfecto de mi camino o propósito de vida, proceso que tiene muchos 

sinónimos como ser el encuentro de la Piedra Filosofal, Gran Obra o Unión de Opuestos 

(del ego con el No Ego -Hriliu, etc.) y que siempre implica la autoconstrucción como 

mago, el trabajo y logro de la auto-iluminación de la propia consciencia, para liberarla 

de las cadenas de ilusión.  

El descubrir de ese Yo Superior implica también un crear algo nuevo, es decir uno mismo, 

un auto recrearse para pasar de ser un profano a un mago genuino, un ser consciente 

que no espera la llegada del momento de la Iluminación, sino que va por ello, 

determinando como, cuando, estableciendo pautas de trabajo, buscando dentro de sí y 

llamándose a sí mismo, sin esperar del afuera. El se propone transitar-ejecutar ese 

proceso lo más exacto posible a través de su estudio y puesta en práctica del yoga y la 

Magiack ceremonial, conociendo los aspectos de esas herramientas y procesos para 

controlarlos totalmente y sacarles el máximo de beneficio, de lo que el símbolo del 

infinito sobre la cabeza o conciencia-voluntad del mago en la carta del Tarot es bien 

representativo.  

Thelema ofrece un sistema o método de tipo iluminista-científico de trabajo y cuyos 

logros en términos de experiencias y fenómenos sobrevendrán de forma progresiva y 

sutil, gestándose en la propia constitución psicofísica o mundos internos. El método es 

la ciencia, y su objetivo es el mismo que el de la religión –en su sentido profundo-. La 

rigurosidad de este método se ve expresada por ejemplo en el establecimiento de las 

correspondencias, en la correcta ejecución de los cálculos astrológicos propios para que 

un ritual en particular sea llevado a cabo de forma organizada y detallada, el 

asentamiento de los detalles y conclusiones de esas operaciones mágicas, etc.  El 

objetivo de ese primer gran logro de CyC del SAG que implica alcanzar la experiencia 



40 
 

mística también está relacionado a la palabra Ágape, la cual también suma el número 

93. 

La letra K asignada a Magiack se relaciona al número 11, y reúne todas las prácticas y 

ejercicios que conducen al CyC del SAG.  Es justamente en Magiack en Teoría y Práctica 

que A.C. se propone demostrar en 22 capítulos, los pasos o senderos que 

necesariamente debe dar el mago para el logro de tal fin. La Magiack se constituye por 

la magia ceremonial (las herramientas de Occidente) y del yoga (las de Oriente). Él dice 

que toda operación que no tenga como propósito lograr el CyC del SAG es un acto de 

magiack negra. En cambio, si sea cual sea el fin buscado con esa práctica se apunta a 

dirigirla hacia el objetivo magno, esa perspectiva será determinante para afianzarse en 

el camino mágicko (iniciático), evitando perder el tiempo en objetivos erráticos y 

pasajeros.  

La tranquilidad en cada aspecto de la vida y la mente del mago es fundamental para su 

lucha espiritual cotidiana, para no distraerse en lo errático. Pero hay cosas que no 

requieren una operación ritual si el potencial magicko o de transformación practica de 

tal situación pudiera realizarse de manera directa sin necesidad de la puesta en marcha 

de elementos simbólicos, simpatèticos y ocultistas, bastando la intervención directa. A 

su vez tampoco sirve tener un poder magicko fuerte, una gran capacidad psíquica, si no 

se tiene un poder de desarrollo espiritual, si se tiene una buena operatividad ritual, de 

manejo de la baraja del Tarot, de clarividencia, de desdoblamiento astral etc. pero se 

carece de aspiración de lograr la evolución de la propia personalidad mágica o espiritual 

para el logro de la experiencia mística de evolución espiritualista para la realización de 

la VV, para trabajar en la Gran Obra. Caso contrario se estarían desperdiciado tiempo y 

recursos, desechando las posibilidades de convertirse en un Iniciado o mago para 

resignarse a ser un brujo o mago negro. 

En los 22 capítulos del libro citado se desarrolla la teoría, pero es en los Anexos del libro 

donde se encuentran los ejercicios prácticos llamados Libers, expresados detallada y 

metódicamente por A.C.  

Allí se aprenderán por ejemplo las operaciones de Banishing o destierro, las cuales 

marcan el inicio de una operación mágica, limpiando energéticamente el entrono y el 

interior -la mente- del mago para que pueda este sintonizarse con las energías 

superiores deseadas. Se invocarán dentro de uno las 4 fuerzas cardinales de destierro 

pero además el destierro (algo que pocas veces se menciona) invoca al SAG del mago, al 

colocarse este como el Sol o Quinto Elemento en el medio de los otros 4.  

La primera vez que aparece un ritual de destierro es en los Oráculos Caldeos de 

Zoroastro en el S. II, donde la disposición geométrica es la misma presente en todos los 

rituales de destierro a la fecha. Pero A.C. agrega sobre la finalidad de este tipo de rituales 

que el destierro no es su única ni más importante finalidad, sino que –de forma velada- 

alude que los mismos constituyen la “Medicina de los Metales y la Piedra de los Sabios”, 

señalando la centralidad e importancia de tal ritual en todo proceso ceremonial. Ya que 

el CyC del SAG no puede ser señalado ni conferido por nadie –debido a que es demasiado 



41 
 

importante, íntimo y personal-, le toca al mago en su búsqueda jugar, probar, disponer, 

combinar todas las técnicas posibles a fin de encontrar la receta, método o modus 

operandi especifico que ha de llevarlo al éxito del objetivo buscado. Y en la 

internalización –simbólica, interna- del ritual de destierro es que hay un gran secreto 

para ello.  

Luego vendrán rituales con el Hexagrama, de ejercicios de meditación y control de la 

respiración, de cómo aprender a destruir mentalmente los pensamientos distracciones, 

etc., todo ello orientado al mismo fin ya declarado. 

El segundo objetivo de logro espiritual en Thelema es la liberación absoluta 

representado por el derramamiento total de la sangre propia sobre la Copa de Babalon, 

en donde el mago ha de soltarlo todo en pos de desterrar hasta las últimas fuerzas 

internas que aún nos condicionan y poder llegar así al punto o Arcano Cero. Babalon 

como arquetipo es la Reina de la Ciudad de las Pirámides del nivel o triada superior, y 

constituye la Puerta del Sol por el que el iniciado ya convertido en Adepto ha de ser 

empujado como Estrella o Sol Negro (vaso vacío o nada, propio del Abismo) que es 

(gracias a haber obtenido previamente la activación de su SAG). Porque la LUX o lo 

luminoso en el sistema implica todo lo relacionado al logro del contacto con el SAG, pero 

al ingresar por la Puerta del Sol en Babalon o Binah hacia la Triada Superior de la 

Existencia, es la fórmula NOX la que regirá sobre el camino del mago -en combinación 

con Thèrion-, formula que ya no implica la etapa de Iluminación sino la de Disolución. El 

individuo, su mente, etc. deberán ser vaciados, disueltos, para poder seguir avanzando, 

llamado el Cruce del Abismo. Es por ello que se cree que AA significa Ángel y Abismo, los 

2 objetivos trascendentales que ha de perseguir fervorosamente el mago sin descanso 

hasta su concreción. Es por ello que se dice que el adepto debería “tener los ojos en el 

Cielo y los pies en el Infierno”, es decir, trabajar siempre desde el balance.   

Sobre si el ego del mago debe ser destruido en el Abismo o no existe controversia, ya 

que están quienes sostienen que el ego mágico o mágicamente construido no debiera 

disolverse.  

Son la AA y la OTO las ordenes thelémica por predilección. Es la OTO quien ordena al 

sistema magicko en término de conocimientos y prácticas, a través de sus grados, 

prácticas y pruebas haciendo posible la comprensión del proceso para su correcto 

desarrollo científico. La AA se propone la búsqueda práctica de los logros y experiencias 

trascendentales supremas de Thelema. La OTO es una fraternidad –trabajo grupal-, pero 

la AA trabaja en base al discipulado. No se propone la OTO el Cruce del Abismo, aunque 

si en sus grados superiores (en el Santuario de la Gnosis) impulsa al iniciado a la 

búsqueda de CyC de su SAG. Es por ello que se lo instruye en la magiack ceremonial y la 

meditación, para que ambas técnicas confluyan en la práctica adiestrada de la Magiack 

Sexual con el fin de lograr que toda la energía del cuerpo sea activada en el estudiante 

a fin de que este sepa dirigirla para la autoinducción de estados de trances supremos de 

la Iluminación. Aquí la gestión de la energía sexual no es utilizada para procreación ni 

para placer sino para obtener la Iluminación, por lo que es una de las cosas más delicadas 



42 
 

en la Magiack, constituyendo una de las herramientas más poderosas que, mal utilizada 

–en pos del placer- puede llevar a la perdición del estudiante. 

Libro de la Ley: Nuit es la Gran Madre o Gran Abismo o Útero del Universo, Hadit es el 

punto concéntrico, unidad o Chispa Divina en uno, el Falo, y Ra-Hoor es la unión de 

ambos. Ellos son la gran trinidad madre-padre-hijo. 

 

 

 

Hriliu - Episodio 2: Las Ordenes Thelèmicas (Ordenes del Templo de Oriente) 

 

En este episodio analizaremos la historia y el fenómeno de las diferentes Ordenes del 

Templo de Oriente (OTO) que han surgido a través del tiempo, así como algunos de sus 

personajes más famosos. También señalaremos como trabajar con algunas de ellas en 

Latinoamérica. 

El nombre Hriliu (Jiriliù) se utiliza en la Misa Gnóstica para referenciar al sonido de la 

Unión de Opuestos, la no dualidad que busca cada viajero que está en el sendero del 

conocimiento de sí mismo. 

La OTO y la Astrum Argentum son las más renombradas, aunque el linaje es amplio.  

OTO 

Tiene una base masónica muy fuerte pues fue creada por masones. Masonería es una 

fraternidad de carácter humanista que persigue la búsqueda de sentido del ser humano 

del cual considera que su evolución humana y la personal u individual sean holísticas, 

conjuntas y tan elevadas como sea posible para que sus alcances penetren 

progresivamente hasta ser netamente espirituales. 

Con la pérdida de contacto con lo místico de parte de Occidente, gracias a la guerra de 

los cruzados Occidente retoma dicho contacto y conexión a través de las sociedades 

templarias, rosacruces etc. Masonería no solo bebe de los conocimientos espirituales (lo 

mejor) de las civilizaciones antiguas, sino que también asume la función de rectoría y 

dirección de la evolución humana en la tierra. Ella propone poner en contacto al 

individuo con lo mejor del pasado de lo que ella es depositaria y guardiana. Ella es 

fuertemente humanista y está relacionada al movimiento romántico de Europa 

permeado de la valorización de la idea de libertad desde una perspectiva de simpatía 

con el ocultismo (franceses y alemanes). Ella se propone transmitir al candidato por 

medio de sus alegorías los Misterios, los cuales de otra manera serian imposibles de 

transmitir dichos fenómenos trascendentales o espirituales si no a través de los símbolos 

pues las palabras y la razón muchas veces son insuficientes para lograr ver la LUZ, 

además no hay otra manera en que puedan ser transmitidas las Verdades 

Incomunicables 



43 
 

De ella OTO bebe su drama simbólico para sus ceremonias. Se presentan planchas las 

cuales son exposiciones presentadas en documentos rendidos a sus compañeros sobre 

los propios hallazgos gnósticos como forma de edificarse y de aportar a la edificación de 

sus hermanos, o sea del cuerpo de la Logia. En esas jornadas son los maestros y 

hermanos mayores los que han de indicar si el expositor va –a juzgar por la calidad y 

eficacia de su trabajo masónico en las planchas- o no por el camino de las ideas de forma 

correcta. Es que es el objetivo de cada grado trabajar esotérica y filosóficamente de tal 

manera que se llegue a desentrañar y a desarrollar el misterio simbólico o secreto de 

cada grado y calidad, enquistado en los símbolos y alegorías. 

Tanto la Mas como OTO y AA consideran que la Iniciación si bien no puede ser otorgada 

ni transmitida por ninguna persona, si hacen uso de la guía u orientación de un maestro 

o iniciado adelantado al neófito, para que pueda facilitarle el proceso. Ello cobra 

importancia además para evitar el autoengaño que siempre está al acecho como peligro 

potencial en el sendero espiritual para el cual se hace uso de los procesos de la mente 

como la imaginación y la subjetividad, lo cual podría crear fantasmas, ilusiones y 

monstruos por falta de conocimiento, comprensión y sentido.  

De hecho, es, en parte, de la Mas:. Alemana de donde nos viene la corriente de la magia 

sexual, ofidiana o thelèmica. La OTO de Reuss viene a declararse la llave de 

interpretación de todos los sistemas esotéricos mediante la magia sexual, y Thelema 

como su complemento perfecto. 

A la muerte de Crowley Germer (fr Saturni) toma el control la OTO y de AA, ralentizando 

hasta suspender la actividad de ambas órdenes, siendo Saturno un planeta lento.  

Ante su inactividad surgen 3 personas que reclaman ser los herederos de OTO. 

La rama tifoniana de Grant que, al no liberar Germer la base masónica de la orden, Grant 

la desecho y le asigno en su lugar una interpretación tifoniana y/o sethiana, habiendo 

relación entre Set y Tifón y una profundización en el elemento tàntrico.  

La rama de un brasileño llamada la Tienda de Shaitan de 2003 que, extendiendo el 

aporte tifoniano de Grant y anexándole el de la OTO thelemica, por una guerra de 

patentes también detuvo su desarrollo por el mismo motivo que el que afecto a la rama 

Tifoniana. 

La rama de Marcelo Mota, quien no participo de OTO pero supo fundar su SOTO. 

Populariza mucho Thelema, al contrario de Germer,  

La rama de McMurty, marido de sóror Meral quien revive la AA, la logia Ágape, la gringa 

de la que surgió en su momento Parson etc. Ella si había trabajado con AC y se le 

reconoce formalmente como Adepta por haber logrado el CyC con su SAG. McMurty 

lucha legalmente contra Mota y funda la OTO Califato. Ella es la más grande y que 

detenta el reconocimiento formal o legal, pero tiene ventajas y desventajas. 



44 
 

Muchas de las personas allí se quejan de que es difícil avanzar por el sistema de 

enseñanza y porque muchos iniciadores se resisten a transmitir la comprensión del 

misterio de cada grado. 

Por su lado el español Gabriel López Roja toma el control de la SOTO. 

Por otro lado tres iniciados: uno de SOTO, otro de la OTO Tifoniana y otro del Califato 

fundan UROTO, con la intención de unificar ambas vertientes para complementar y 

simplificar los tres sistemas en uno, para interpretar y desarrollar los misterios desde las 

tres perspectivas. Sedes en Brasil, Colombia y la idea de establecer una en Perú. Hay una 

experimentación muy amplia porque se lo hace desde los tres sistemas y a su vez se los 

trabaja desde lo esotérico, lo teórico y lo práctico, aportando una experimentación 

amplia de cada grado y a la luz de los trabajos de cada linaje. Uno de sus problemas es 

que a veces el sistema puede resultar desordenado si no se tiene la orientación 

necesaria. Pero si el estudiante es disciplinado e intuitivo no solo en la orientación de su 

práctica sino en una perspectiva autodidactica de su formación sabrá sobrellevar ese 

obstáculo.  

Los enfrentamientos humanos en las logias y entre logias van a estar siempre y en todos 

los niveles pues forman parte de las ordalías relacionadas al trabajo con los 

componentes y complejos psicológicos de las personas individual y grupalmente.  

UROTO, CALIFATO Y SOTO trabajan en logias, más no la orden Tifoniana. Por lo tanto, 

las tres primeras no solo tienen componentes masónicos, sino que además trabajan en 

grupos, a diferencia de la rama tifoniana. 

OTO tiene 11 grados, del 0 al 10, pero la enseñanza de la llave mágica que implica la 

magia sexual empieza en el grado 7. Aunque desde el grado 0 al 6 hay pinceladas o 

pistas. Ello es así para que la energía sexual por su factor placentero pueda hacer 

transgredir el objetivo trascendental. Tal es su poder y sustancia sagrada que lo que un 

monje puede lograr en 10 años de meditación, con magiack podría lograrse en una sola 

sesión. Pero para poder alcanzar mediante dicha llave la liberación y no quedarse 

cautivo del Samsara al recibir la llave en ese grado avanzado primero se la utiliza como 

llave de interpretación teórica y esotérica y recién luego se pasa a aplicarse 

prácticamente. 

La gran clave esta entonces en el grado 7mo. Así el misterio permanece velado e 

incorruptible. 

La AA no trabaja en logias sino por el sistema de cadena iniciática, de maestro a 

discípulo, a través de las transmisiones energéticas e intelectuales de manera directa. 

OTO es como el colegio o preparación, y la AA es como la universidad (recordar que el 

sistema de UROTO apunta a condensar el trabajo de la AA, y las distintas ramas de OTO). 

OTO trabaja para la instauración de la Ley de Thelema en la propia vida y en el mundo, 

en el cual se puede dar o no un gran salto de desarrollo espiritual (ahí se ve la perspectiva 

masónica). Pero en AA esa evolución forzada o iniciática es el objetivo primordial 

mediante el logro del CyC con el SAG y el cruce del Abismo. Tanto en OTO como en AA 



45 
 

el trabajo de la Magiak Sexual es una invitación mas no un requisito, aunque se puede 

decir que en OTO es más esperable tal trabajo. 

En UROTO se está estableciendo un semillero como una invitación de encarar un fuerte 

trabajo mágico y de introspección semanal y mensual. 

 

 

HRILIU: episodio 3. La AA 

 

AC propone que su existencia se apoya en una cadena de iniciados que se extiende hasta 

los orígenes de la humanidad, siendo dicho concepto de la cadena iniciática en el libro 

La Nube Sobre el Santuario el que lo inspiro en su juventud a comprometerse con el 

sendero místico mediante la magia. Seria esa Iglesia Celestial Invisible que rige el mundo 

en secreto, una entidad de la que Dion Fortune trata en algunos de sus libros.  

Es en la búsqueda mística de su ingreso en dicha cadena que AC ingresa a la GD. Su 

sistema propone un avance o ascenso hacia la cúspide del Árbol de la Vida para la Unión 

con Dios, a través del CyC con el SAG y del Cruce del Abismo. Crowley denuncia que la 

falla de la GD es el secretismo pro elitista que más que acercar a las personas hacia su 

anexión como nuevos eslabones de la cadena de iniciados los alejaba. Es allí cuando 

Crowley rompe su juramento de secreto y los divulga. Más tarde actualiza el método y 

los reinterpreta a la luz de Thelema. Es ahí entonces cuando funda la AA, una cadena de 

iniciados en distintas partes del mundo unidos en un solo espíritu y bajo una sola Verdad. 

Se eliminan muchos rituales considerados innecesarios dejando solo los iniciáticos a 

cada grado. Se implementa el discipulado también para evitar las distracciones, luchas 

de poder y elitismos del sistema de logias.  

A su vez, si la Golden Dawn decía que no se podía cruzar el Abismo AC postula que, si se 

puede hacer con mucha Voluntad y con mucho compromiso de trabajo, que se puede 

cruzar como alguno de los tres arquetipos de Adeptos de que rigen sobre dicha Gran 

Ordalía, a saber, El Místico, El Mago o El Loco que representarían la Triada Superior. Los 

rituales fueron publicados en el Equinoccio, a excepción de los ritos iniciáticos para que 

no se pierda el elemento sorpresa. Es gratuita por disposición de AC, y establece un 

periodo de habla y silencio. X 5 años se reciben miembros, x otros 5 se interrumpen 

nuevos ingresos y se trabaja con los que ya están adentro, etc. 

Funcionamiento del sistema: 

Esta explicado en el texto Una Estrella a la Vista, tratado expuesto en libro Magiak en 

Teoría y Práctica. Explica que se espera del individuo, los pasos que debiera dar, las 

metas que debiera alcanzar y el objetivo al que debiera dirigirse. Se basa en 10 grados 

de trabajo, las personas que integran el magisterio son personas que existen en su 

propia Verdad, es decir que debieran haber logrado el CyC del SAG y el Cruce del Abismo 

por sus propios medios. A su vez el sistema y la Orden imparten la idea de que no existe 



46 
 

un ritual o una técnica que de por si sintetice, posibilite y garantice tales logros, sino que 

al contrario se debe explorarlas todas para descubrir el propio camino para alcanzar 

todo ello.  

Dichos individuos que integran la cadena magistralmente conocen su VV y fluyen en ella. 

A su vez hay que conocer, entender y sentir en AMOR, mandato o requerimiento que es 

universal e individual a la vez. Porque el amor místico es la esencia de toda la Naturaleza 

y puede ser enfocado en el cuerpo psicofísico con propósitos trascendentales de 

evolución.  

Existe un periodo de preparación o probacionista para después pasar a trabajar sobre 

las 10 esferas, más el grado del estudiante para los que no detentan ese otro grado 

preparatorio, es decir que carecen de conocimiento magicko. Para ingresar se contacta 

uno con la Orden. Allí le será asignado un maestro y la respuesta de la carta será 

contestada un año exacto después para evaluar si su interés y voluntad son genuinos. 

Allí se le asignan 10 textos y se le dan entre 3 meses a un año para dar cuenta de ellos 

mediante un examen, ellos tratan sobre el funcionamiento de la Magiak y del 

Misticismo. Por ejemplo, la biblia para identificar en ella los símbolos relacionados a las 

experiencias mágicas (rituales y actos que buscan modificar la realidad a Voluntad) y 

místicas (meditaciones y ejercicios que buscan cambios internos que me guíen a la 

liberación y al despertar). El místico sube x el Árbol y el mago no necesariamente igual, 

aunque AC sugiere y aconseja que el iniciado ascienda por en medio de lo mágico y lo 

místico para que desde la magia aplique lo que se aprende desde lo místico. Al pasar el 

año de estudiante se pasa al de probacionista y aunque aún no se forma parte de la 

Orden se le entregan el 80% de los textos para que los estudie y practique, mientras que 

vaya reflejando en su diario mágico su progreso en el estudio. Es a través de la 

exanimación de ese diario mágico que el maestro evaluara si ha progresado o no, y si 

ingresara o no a la Orden en plenitud. 

Dos rituales importantes a trabajar sobre la etapa probacionista son el Ritual del 

Pentagrama y del Hexagrama. El primero trabaja con la energía de los Elementos y el 

segundo con la de los planetas y del zodiaco. El primero con la invocación canalización y 

trabajo con las energías que operan dentro del cuerpo o los cuerpos del individuo. 

Ambos son para invocar y exorcizar o desterrar energías. Con ellos se auto adiestra el 

individuo en el movimiento de las energías desde en y a través del cuerpo. Allí se da el 

ingreso a través de una auto iniciación en un ritual de versión individual llamado 

Pirámides o de la Puerta o Troa si es impartido físicamente por un maestro. Allí se crea 

la conexión de energía màgicka entre el iniciado y el SAG. Así el individuo pasa a ser un 

Neófito, cuya primera misión es descubrir y consolidar su Atlas Astral mediante los viajes 

o rutas que recorrerá en su propio ser a través de su cuerpo astral, captando, 

interpretando e integrando los símbolos que vaya captando pues son el lenguaje del 

Ángel interno. Eh allí la importancia del registro magicko. También hay importancia en 

el trabajo de la Esfinge, que no es otra cosa que la matriz encabezada por las funciones 



47 
 

iniciáticas relacionadas al desarrollo de la Voluntad presentes en los 4 elementos: 

querer, saber, osar y callar. 

Habiéndose superado la Esfera del Neófito se pasa a la del Zelator, persona atenta a 

oficiar de vigilante y guardia, controlando los procesos subconscientes de su psiquis y su 

cuerpo, controlándolos a través del Asana (para el control del cuerpo y su liberación del 

subconsciente así como de la mente respecto del cuerpo) y del Pranayama (para control 

de la respiración, de la emanación y circulación de energía y de sus instintos, relacionada 

esta práctica a la Luna y al secreto, la ilusión, el autoengaño y el secreto o lo misterioso). 

Por ello controlar la energía sexual más los impulsos trabajados y controlados en Yesod 

“El Bosque de las Ilusiones” ocasionan que muchos aspirantes abandonen en esta 

instancia, ya que además de los obstáculos y dificultades obvias que, al trabajar con 

tantos símbolos, sensaciones y experiencias en simultáneo se da un autoengaño de 

creer que se está avanzando cuando no. Allí la orientación y vos del maestro físico es 

importante porque oficia de símbolo de la voz del propio Ángel con el que poco a poco 

se irá el individuo alineando progresivamente hasta reconocer más nítidamente su voz 

y el significado de su lenguaje. 

Próxima esfera la del Practicante, cuyo punto principal es el trabajo del despertar de la 

energía más fuerte que hay en el cuerpo: la Kundalini, para la cual es previo el 

conocimiento y control de los procesos y corporales e impulsivos de su ser, para que al 

activarse y recibir toda esta gran energía se la pueda canalizar, contener y utilizar 

positivamente.  

Más tarde la esfera del Filósofo, cuyo cuarto nivel al saber trabajarse con la propia 

energía, se pasará a investir esa energía propia para dirigirla e impregnarla sobre los 

talismanes, exteriorizándola y alojándola allí. Funcionan a manera de focos de energía 

extras y alojadas para cuando se las necesite. 

Más tarde la quinta etapa, la del Adepto (Menor, pues son 3: Menor Mayor y Exemptus) 

que posibilita en una primera etapa avanzar hacia el CyC con el SAG. Para ello AC escribió 

el Liber Samekh pero no necesariamente ese texto debe ser abordado al pie de la letra 

pues es solo lo que le funciono a él y sirve de referencia de lo que se podría esperar en 

la búsqueda del método propio y tal como postula la Orden y el propio Crowley, no 

existe un ritual o herramienta estándar que sirva para todos indistintamente. 

 Al adquirir el Ángel Guardián se adquiere el Maestro Interno gracias al previo trabajo 

de preparación para la relación con El, para el trabajo de las esferas de allí en adelante 

no hará falta un maestro físico. A su vez el Samadhi es la instancia que precede al 

conocimiento del Ángel y le da cauce a dicho encuentro.  

En la esfera 6 se empiezan a manifestar habilidades que son signos de la relación con el 

Ángel. Poderes que llegan con autoridad, pero sin conocimiento de cómo llegaron allí, 

pues aparecen espontáneamente. Y dejarse llevar por la inflamación del ego mágico que 

busca poder y reconcomiendo a costa de perder el camino místico se perderá el contacto 

con el Ángel y es ahí, en esa esfera donde suelen perderse la mayoría de los Adeptos. 



48 
 

7, Adeptus Exemptus, allí se suele escribir una tesis del Universo. Se percibe con 

bastante claridad el funcionamiento profundo del Universo y vale recordar que el 

Ermitaño es el Arquetipo del Adeptado que pertenece a esta esfera, una de trabajo en 

soledad profunda donde se llega a comprender que el ministerio del Adepto consiste en 

comprender que la liberación e iluminación logradas deben ser puestas en servicio para 

que otros seres consigan alcanzar el Adeptado también. Se toma por eso el Juramento 

del Bodishatba. Al finalizar esa esfera, se estará al Pie del Abismo, y la esfera antes de la 

8 se llama él Bebe del Abismo, donde hay que lanzarse irrestrictamente a morir para 

renacer como un Bebe, para que sean eliminadas las ultimas capas del Ego que son 5.  

Si se logra tal Ordalía se llega a la esfera 8, adquiriendo la calidad de Maestro del Templo 

que es el arquetipo del Adepto Místico, un infante renacido y místico por excelencia. Allí 

se da la Emancipación Mental, una práctica meditativa en la que todos los opuestos son 

enfrentados y aniquilados anulándose mutuamente. Allí surgirá el SER porque el ego y 

los resabios de dualidad han sido anulados. 

Esfera 9, la del Mago que es un Mago Practico, que ya no está en ego sino en Ser, por lo 

que puede con facilidad explicar teorías místicas complejas, saben materializar lo más 

sutil en términos comunicativos, etc.  

Esfera 10, el Ipsissimus, el Loco Sagrado, no posee limitaciones, él vive en silencio pues 

ha derrotado a la locura, a la mentira y a la ilusión. Y vive en medio del ser, del no ser y 

del devenir. Quien sea Ipsissimus no debe jamás decirlo. Lo máximo que se puede uno 

atribuir es un grado 9. Y se seguirá trabajando en pos de que las personas lleguen a 

conocer su SAG y Cruzar el Abismo y, si es su Voluntad, convertirse en Jefe Secreto. 

Hay linajes de la AA varios y el único que emite lecciones en español es el de MCMURTY, 

pero bueno, los hay de Mota, Israel Regardie etc. siendo 4 los maestros que quedaron a 

la muerte de AC además de los otros que surgieron por fuera de estos linajes. 

Hay una interpretación de la AA que la interpreta como Angel:. Abismo, lo cual suena 

interesante. 

 

 

Hriliu: episodio 4. Los libros de Thelema según la AA. 

Dejo 88 libros. He aquí los más importantes y su clasificación para su abordaje 

ordenado. 

CLASE A: libros revelados que no pueden ser modificados en ningún sentido, los 

inspiraron entidades o dioses y deben ser interpretados individualmente. Ellos deben 

ser estudiados y repasados constantemente. Un ejemplo es el Libro de la Ley, o el del 

Corazón Ceñido a una Serpiente, Liber 55, generalmente entregados a los estudiantes 

de la AA en el que habla en cinco capítulos relacionados a los elementos el SAG a cada 

estudiante, para que se muera de manera terrenal y se renazca de manera espiritual, 

llevándolo a una serie de ordalías. En Malkuth y Yesod o Neófito y Zelator la unión es el 



49 
 

sendero de la TAU, el Arcano del Universo o del Mundo, representante de la materia, 

una ordalía o lucha con Saturno donde el aspirante debe dominar sus 4 elementos para 

morir materialmente y renacer espiritualmente en Yesod. 

En Liber Al, Ra Hoor Kuit será la trascendencia de la dualidad que reinara sobre el 

Universo, pero bueno, la interpretación es subjetiva, aunque científica también. Textos 

revelados son todos ellos. 

CLASE B: Textos de estudios sobre temas esotéricos en general, ensayos relacionados a 

estudios personales de AC sobre temas previamente instalados en el esoterismo 

occidental y oriental. Dos libers importantes aquí son el Liber E de los ejercicios y el Liber 

O, de la Mano y de la Flecha, que funcionan a manera de instrucción y preparación 

introductoria a la Magiak práctica. Ayudan a enfocar el cuerpo físico, el energético y el 

mental en dirección a controlar el SAMADI (que como ya se dijo es la liberación e 

iluminación que da paso al CyC con el SAG Y lo que sigue). El Liber 4 también ofrece más 

herramientas de Hata Yoga en la misma dirección. 

Otro texto es el Liber O u de la Mano y de la Flecha, que da herramientas sobre las 

Asunciones de las Formas Divinas (invocación de entidades), vibración de nombres 

divinos o de poder, análisis de las prácticas de los rituales menores y mayores del penta 

y hexagrama, de invocación y exorcismo. También practicas básicas de visión astral o 

elevación por los planos, elevación en forma recta u horizontal y hacia arriba que 

propicia un ascenso donde ya no se puede mantener la conciencia y la persona cae en 

trance o dormida, para fortalecer la forma astral y el entendimiento x experimentación 

del desdoblamiento de la divinidad en sus cuatro planos cabalísticos. Representan el 

manual práctico más sencillo y detallado para los estudiantes thelemicos. Aunque 

también tienen instrucciones de trabajo de Kundalini, de yoga, de meditación, etc. 

CLASE C: textos sugerencias acertijos y alegorías para usar de forma adecuada la mente. 

Alegorías y cuestiones sugerentes para la mente. Son semillas disparadoras para el 

subconsciente que buscan saltar la racionalidad y el orden que a ella se asocia ya que la 

mente o conciencia màgicka es sumamente abstracto. Hay poemas, acertijos etc., que 

buscan evadir la total racionalidad. También entrenan en el uso adecuado de la razón o 

Daga Màgicka. 

Liber 474 o Libro de la Boca del Abismo o Daath, entra en CLASE B y CLASE C. Apunta a 

un uso intelectual o racional de introducción a la Boca del Abismo, dejando de lado la 

práctica mágica o mística-meditativa. Se adentra en la filosofía de grandes pensadores 

filosóficos que representan el iluminismo moderno, abordando grandes cuestiones 

filosóficas como la nada, etc. Todo ello va guiando hacia un enfrentamiento y 

agotamiento de las bases racionales sobre las que se ha construido todo el sistema de 

pensamiento y creencias para que, con su agotamiento, se estará frente a una falta de 

sentido, a una locura, donde se estará libre de las ramas secas del racionalismo y de las 

dudas, naciendo de ello una inocencia nueva e infantil luego de haber pasado por el 

camino del camello y del león, un nuevo estado de conciencia, una ya no racional. Un 

mover inocente e infantil. Otro texto el soldado y el jorobado, dialéctica entre la 



50 
 

pregunta y la respuesta, instruyendo a formas de escepticismo sano, para usar mejor la 

herramienta de la razón en pos del camino de espiritual, ya no como un saber absoluto 

sino como una guía más. Rompen modos de pensamiento rígidos y áridos pues en la 

práctica ritual no permiten la liberación y el desenvolvimiento libre, la experimentación 

más intuitiva de las operaciones y procesos y para dar paso a la creatividad. 

CLASIFICACION D: rituales e instrucciones oficiales de la AA, enfocados a dirigir la energía 

del Nuevo Aeon. Textos como el 

 Liber Reguli o de la Bestia para canalizar las energías disruptivas de Thelema para 

absorber y empoderarse en las fuerzas thelèmicas y dar por tierra con los vestigios 

energéticos secos y áridos del Aeon de Osiris con sus abstinencias, autosacrificios, 

renuncias etc...  Allí se producirá la ruptura no solo psicológicamente o conscientemente 

sino también enérgicamente, para que la ruptura la rebelión y el encauzamiento en la 

VV se de de manera natural y realmente màgicka. Ello conlleva armonía con el Universo 

y el mundo desde la afluencia del nuevo Eón- 

la Estrella Rubi, para invocar, trabajar y exorcizar los 4 elementos 

Ritual de la Estrella Zafiro, que posibilito a AC conocer a Reuss, a la vez de tomar contacto 

con su SAG y recibir el Liber Legis, la comprensión alegórica del misterio de la Magia 

Sexual, la reducción de todos los opuestos a la Monada Primordial Uno, importante 

estudiarlo a la luz del Liber Ararita y condensa la comprensión de la Misa Gnóstica y del 

Arcano o del Misterio del Grado 9 en OTO. 

También Liber Resh: practicarlo desde etapa de estudiante. Es solar. Re alinea las propias 

energías respecto al Sol, es decir las 4 energías o fuerzas de la Esfinge en las formas de 

RA Ahator Tauti Kefra, sana energéticamente, quema larvas astrales, direcciona el 

camino en el sentido correcto, limpia, concentra y equilibra las 4 fuerzas dentro de uno. 

Misa del Fénix: ritual que invoca al SAG o forma de reciclar energías nocivas para 

reintegrarlas productivamente en el interior de la personalidad. Tiene condensadas las 

fórmulas y misterios de la Misa Gnóstica que ayuda mucho en lo práctico para alinearse 

en la senda iniciática de Thelema. 

Mensaje del Maestro Thèrion: deberes y enfoques de las relaciones etc. de la Ley de 

Thelema. Plantea las 4 virtudes del thelemita: la libertad, el amor, la vida, la luz y la ley 

que deben ser desarrollados en la propia vida y ser. 

CLASIFICACION D: manifiestos de las declaraciones públicas de la Ley, de su propagación, 

de las reglas éticas, las virtudes en la vida thelemita. 

Esta clasificación apunta a un mapa de ordenamiento para el estudio autodidáctico. 

 

 

 



51 
 

Hriliu: Episodio 5. El Libro/Tarot de Thoth 

Se trata de un tarot iniciático y no tanto para su uso oracular. Es un texto de clase B, es 

decir un texto de investigación por parte de AC cuyo estudio sobre el Tarot se desarrolla 

a la luz del Nuevo Aeon de Thelema. 

En español hay 2 traducciones siendo una la de Luis Cárcamo (quien también tradujo 

Magiak en teoría y Práctica), y otra más reciente en versión electrónica de Dion Conde.  

El Tarot es una forma iniciática trans-generacional cuyo conocimiento antiguo nos viene 

de Hermes Trimegisto y aún más atrás, de los Atlantes. El mismo guarda las claves 

misteriosas.  

Se llama de Thoth porque posee el mismo número de cartas (78) que las que Hermes 

utilizaba para transmitir los grandes misterios en el Antiguo Egipto. El orden de las cartas 

tiene un orden específico que se debe a un flujo o coherencia. Está correlacionado 

coherente y directamente con las claves de la cábala y la astrología. En el Tarot este 

contenido el Misterio de la Iniciación. AC dice que ciertas correspondencias de Eliphas 

Levi en su tratado presenta errores conscientes por parte del autor a causa de su secreto 

iniciático, tal como el mismo AC hace en su Magiak en T. y P., para que solo aquellos que 

tengas ciertos conocimientos y claves puedan detectarlos y desestimarlos, apelando y 

desafiando a la intuición (inteligencia espiritual) del estudiante de Magiak. 

AC sabía que en F. Harris –en su condición de mujer y también de sacerdotisa- estaban 

contenidos los Misterios que se desarrollarían simbólicamente en su Tarot. AC llego a 

ver en vida tanto el texto o libro publicado como la exposición pictórica de los Arcanos, 

mas no estos es la versión de cartas. En cada carta y en cada detalle dentro de ellas hay 

información valiosa sobre los Arcanos o Misterios elevados, por lo que no hay desecho 

de información en ellas. Ellas contienen las Claves tanto para el trabajo de Magiak 

práctica como del misticismo o Yoga, de meditación, etc. El mismo es una enciclopedia 

de ocultismo y es el último libro que AC escribe antes de partir, lo cual es representativo 

y simbólico de su herencia màgicka y mística. Es por ello que no falta quien sugiera que 

Magiak en T. y P. y El Libro de Thoth son los dos libros que todo mago debiera tener a la 

mano. 

M. en T. Y P. trae los 22 capítulos y los anexos con los rituales y operaciones. Y por su 

parte y a su vez El Libro de Thoth viene a revelar lo que se hace en Magiak en T. y P., y 

viceversa, donde uno es la llave de comprensión-aplicación del otro.  

Respecto al Tarot Iniciático el mismo debe ser abordado desde una perspectiva 

cabalística. Porque el mismo en su secuencia grafica expone la misma dinámica que por 

su parte expresa el Árbol de la Vida respecto a las emanaciones y flujos de la Existencia 

emanadas desde los Velos de la Existencia Negativa y conformando una Rueda (TARO) 

de los movimientos y cambios (dinámica) –ordenados y desordenados- del Universo. 

 



52 
 

 Es por eso que para su uso introspectivo debe tenerse en cuenta el nivel de importancia 

que se les daba antiguamente tal que cada carta representaba un SER vivo, una 

inteligencia particular del Universo o MISTERIO (al estilo en que los dominicanos y 

haitianos lo consideran al día de hoy –notable relación aquí con la raíz atlante-) 

relacionadas a su vez a las entidades que habitan alrededor de y están relacionadas con 

el Sol y con cuyas inteligencias aspira a comunicarse el iniciado. 

Divide el texto en 4 partes  

El tarot es una herramienta que conecta árbol de la vida, astrología, zodiaco, elementos, 

letras hebreas, etc. Es el punto donde toda la simbología se concentra o reúne 

conjuntamente. Motivo por el cual con el mazo de cartas puedo trabajar diferentes 

aspectos de mí, a saber, el planetario, el elemental, etc., permitiéndome jugar con 

muchísimas fuerzas que se plasman en el universo de la realidad y de la práctica 

màgicka. Es por ello que AC le decía a McMurty que si se está adiestrado en el Tarot 

Iniciático se puede prescindir de las herramientas màgicka físicas (vara, copa, moneda, 

etc.) pudiendo reemplazarlas por las cartas. Así lo hizo él en sus últimos años de vida al 

deshacerse de sus herramientas físicas bastándole en su lugar cargar un mago y un set 

de varitas del I-Ching, considerando a ambas como paralelas y a la primera como la 

herramienta iniciática suprema en occidente, siendo la segunda su equivalente en 

oriente. 

El Tarot representa la transformación de la psiquis del mago en su paso por los distintos 

estadios de la Iniciación. El primer estadio el mago es representado en el loco pues está 

emprendiendo un camino en el que carece de sentido y claridad en cuanto a su destino 

y al camino mismo que ha de recorrer. Nada es seguro ni ordenado. A su vez puede 

ubicarse, al ser el cero, en cualquier parte de la baraja, tanto al principio como al final 

(pero principalmente antes del 1). El camina como en el aire y es recién después de ese 

estadio de un primer impulso iniciático es que comienza a evolucionar la psique del 

mago o lo que es lo mismo, a desarrollarse la psiquis màgicka, por lo que deviene el 

estadio del Mago, de color verde pues asombrado con el Universo que acaba de 

descubrir, esperanzado y en control del Poder de la Esfinge, el Poder de los 4 Elementos. 

Se pasa así al estadio de la Sacerdotisa, donde también se han de controlan otros 

poderes, aunque ya no taumatúrgicos, el mercurio del mago, volviéndose interiores. 

Las ordalías serían los procesos en que se atraviesa por La Torre o por El Diablo  

Recordar que suele interpretarse el tarot –en su relación directa con los 22 senderos del 

Árbol por los que ha de pasar iniciáticamente el mago de una Esfera-Emanación Divina 

de la Existencia a la otra- como los peldaños o pasadizos de carácter subjetivo, es decir 

que operan en y desde la propia psiquis, inconsciente individual o microcosmos. Donde 

esos senderos son los caminos comunicantes entre las Esferas del Mapa. Por eso las 

esferas serian como los Chacras o estaciones y los Senderos (caminos) o Arcanos 

Mayores como los Nadis, los cuales enseñan como la Energía funciona dentro del Cuerpo 

y como puede ser utilizada para logros los propósitos mágicos de trascendencia. Es por 

ello que el curso de Tarot está enfocado hacia la práctica màgicka.  



53 
 

En los Amantes esta Géminis, los gemelos o duales opuestos, enseñando la 

complementariedad y unión de los opuestos en el intercambio de objetos. Los misterios 

prácticos de la segunda triada de la OTO y la AA están representados en esta carta. Es 

por ello que se alienta al estudiante a que estudie profundamente el Tarot de Thot, para 

que al avanzar por los grados y adquirir nuevas iniciaciones, llegue a estas psíquicamente 

preparado y con las claves del grado al que será iniciado, tal que la exposición o 

explicación que reciba de parte del iniciador sea netamente aclaratoria de algunos 

puntos, como pinceladas o detalles finales de un trabajo cuyo grueso ya ha realizado el 

propio estudiante autodidácticamente. Hay un matrimonio místico llamado en OTO la 

Misa Gnóstica, que transmuta los elementos viles en místicos, representada a través de 

varios personajes entre los que están los dos niños asistentes, los que representan esta 

carta y también el Ermitaño que casa o une a los opuestos, el Sacerdote y la Sacerdotisa, 

lo cual indica que el Misterio de la carta Los Amantes sigue o continua su evolución y 

trabajo en la carta de El Ermitaño. O sea que Los Amantes representa también una 

instancia en el proceso de la Misa. 

Recordar que se trata de la representación pictórica de estadios energéticos –misterios 

iniciáticos- a través de símbolos afines que sirven de pistas para percibir –sentir, 

experimentar- los misterios o energías tal cual son, como estadios del alma, sutiles e 

internos. 

Es por ello que todas las facultades deben ser utilizadas para explorar el Universo, donde 

la lógica y la razón (el intelecto) han de ser muy importantes para estudiar los símbolos, 

pero también el trabajarlas a través de la meditación, la visión astral y el trabajo onírico 

con ellas. Trabajar astralmente un Arcano consistiría a grandes rasgos en trabajarla 

oníricamente a través de meditarla y utilizar las palabras mágicas de correspondencia 

con su vibración particular, estableciendo así el contacto astral (energético, psíquico) 

con ese Arquetipo o Inteligencia espiritual del Arcano o carta, mantralizàndola antes de 

ir a dormir. Esta es la primera etapa del trabajo, la onírica. Trabajos más avanzados serán 

los de desdoblamiento astral con el Tarot, etc. En cuanto a lo onírico, luego de meditar 

y mantralizar e ir a dormir, lo primero es hacerse consciente de que se está soñando, 

luego visualizar el Arcano o carta como si fuera una puerta gigante y atravesarla para 

entrar en su universo, y de ahí en más será cuestión de explorar. Pero es necesario para 

ello conocer las palabras de poder que han de ser vibradas para que la carta o Arcano 

se active frente a uno.  

Es por ello que A.C. dice que las cartas son Seres Vivos, ya que representan o contienen 

energías dinámicas, inteligencias concretas que nos rodean y con las cuales se puede 

acceder o entrar en comunicación a través de activarlas dentro del propio cuerpo del 

mago a través de la vibración de las palabras de poder. Dependiendo de la orden ellas 

serán transmitidas en tal o cual grado. En la OTO sucede en el segundo grado, tomando 

el tarot en la mano y activándolo con Aceite de Abramelin, ungiéndolas en el centro. En 

internet esta la receta y en tiendas en líneas lo venden preparado. Se ungen las cartas y 

se las deja 24 hs en el sol y 24 hs en la luz de la luna, por lo que a las 72 hs estará listo y 

activado. Muchos ungen la rosacruz de la parte de atrás de la carta o destilan el aceite 



54 
 

en agua para que no dañe la carta. Activado el mazo, viene la activación por medio de 

las palabras de poder secretas. Y es a partir de ahí que se podrá prescindir de utilizar la 

moneda y la vara ya que las 4 fuerzas están contenidas en los 4 palos. Entonces si un 

mago quisiera trabajar destierros, no necesitaría utilizar la espada física ya que podría 

reemplazar el As de Espada.  También se podrían trabajar invocaciones y evocaciones, 

en relación por ejemplo con un trabajo clásico dentro de la OTO con los 72 Espíritus del 

Goetia del Rey Salomón,  donde a parte de un trabajo con  los Ángeles también hay uno 

con la clasificación de espíritus alrededor del zodiaco de la Shemhamphorash o Nombre 

de Dios cuyos decanatos aportaran una entidad relacionada a los arcanos menores 

(excluyendo las cartas de la corte, que tienen también una posición astrológica), a partir 

de lo que podemos comunicarnos con estos ángeles o demonios en el marco de un viaje 

astral operado en base al uso de esos arcanos menores. La GD tuvo su momento de 

fiebre u obsesión por comunicarse con Jefes Secretos, Inteligencias de los diferentes 

planos, con los invisibles, etc., por lo que con el mazo se puede interiorizar o invocar 

inteligencias, así como exteriorizarlas o evocarlas para pedirles su aporte en tal o cual 

materia.  

En este tipo de trabajo sobre los Arcanos Menores se toma uno y siempre sale dos 

signos, el signo zodiacal y el signo planetario, ej el 2 de Copas sale Venus y sale Cáncer, 

siendo esos dos símbolos los que me indican el Ángel o el Goetia del Shemhamphorash 

que puedo llamar con ese arcano menor, por lo cual este libro-tarot es una herramienta 

muy poderosa tanto para lo mundano como para lo espiritual.  

A.C. da un método correcto de lectura de cartas a nivel general, aunque el método o 

manera de leer no es el mismo para un profano que para un iniciado, ya que las cartas 

La Torre, El Diablo y la Muerte no tendrán la misma connotación para alguien mundano, 

para quien posiblemente representen algo negativo, que para alguien iniciado para 

quien ellas aportan otros conceptos. 

Uno podría encontrar las claves para el trabajo práctico o mágico sobre el Tarot 

estudiando todos los libros de A.C., así como el de E. Levy, meditando sobre las cartas, 

pues el Libro se trata de un acertijo que debe ser develado intuitiva y racionalmente. En 

todo caso las órdenes solamente ayudan a acelerar ese proceso de descubrimiento del 

acertijo o desvelamiento del Arcano. 

Respecto de los cambios en el Tarot por parte de A.C. están la correspondencia entre la 

letra hebrea del Emperador, la G, la parte femenina en el tetragrammatòn, la Reina ... y 

la Tzadi atribuida hasta entonces a la Estrella, siendo ahora ello modificado en relación 

al 1er capitulo, versículo 5 del LAVL, donde dice que Tzadi no es la Estrella, por lo que se 

relacionó dicha letra y poder  al de El Emperador, por una cuestión de afinidad y 

ubicación correcta.  Estando la Estrella mucho más relacionada a la Reina Espiritual de 

la letra de Shin (creo). Esto indica una organización y una correlación coherente entre el 

Universo y el Tarot, que estaba pendiente ya que muchos grandes esoteristas se habían 

percatado de que había inconsistencias que no cuadraban y que, A.C. gracias a la 

revelación por parte de los Jefes Secretos pudo saldar en el Tarot de Thot. Intercambia 

entonces las letras hebreas de los arcanos de El Emperador y de La Estrella, siendo Aries 



55 
 

el Emperador (letra Tzadi) y Acuario La Estrella (letra G, la Reina o Gran Mar). Es un 

cambio cabalístico muy importante que solo puede divisarse cuando se sabe de letras 

hebreas, de los arcanos, de cómo circula la Energía en el Árbol de la vida.  

Hay otro cambio entre las cartas de la Justicia y de la Fuerza. Plantea que en la Fuerza 

hay Lujuria (por complemento de opuestos, siendo la fuerza un campo magnético ya sea 

de atracción repulsión en base a la lujuria, cambiando así su sentido de Fuerza por 

Lujuria). Por otra parte, considera a la Justicia como “ajustamiento de las fuerzas” (más 

que como Justicia en términos de principio metafísico) –veo que hay un secreto allí- y se 

hace un cambio entre los números romanos del 8 y del 11, aunque es un tema secreto. 

Aquí directamente se cambian los nombres de Fuerza por Lujuria y de Justicia por 

Balance o por el Ajuste. Si antes el 8 era la Fuerza y el 11 La Justicia, el los intercambia 

para que haya afinidad y coherencia astrológica y energética.  Si Leo era la Fuerza y Libra 

la Justicia, al hacerse el cambio anterior también deben ser modificados esos símbolos 

zodiacales, para que sea más correcto que Leo venga después y primero Libra, y ello 

incluso tiene correlación con los movimientos del curso solar.  

El último cambio es de La Templanza 14 por el Arte, estando la segunda relacionada con 

la Alquimia y los secretos del noveno grado de la OTO (seguramente la alquimia 

psicosexual, siendo el arte la puesta en práctica). A.C. había propuesto que el Arcano 16 

la Torre no se llamara así sino La Guerra, algo que no sucedió, a la vez que propuso el 

nombre Los Hermanos para los Amantes, algo que tampoco sucedió y sospecho que por 

reticencia a la aceptación del incesto como parte del Orden Universal o espiritual. 

También hace cambio en la carta del León, donde antes en la carta del Juicio (en que 

aparecían los ángeles tocando la trompeta y los muertos se levantan para el anuncio del 

Juicio Final o Apocalipsis) ahora se coloca al León y a los personajes del LAVL, ya que A.C. 

sostiene que el momento del Juicio y resurrección de los muertos, elementos 

relacionados a una formula basada en el Aeon anterior de Lux, osiriano por algún motivo 

se dio en el momento del advenimiento del nuevo Aeon, el de Horus. Notar que la 

empatía es osiriana y consiste en ponerse en el lugar de ese otro más débil, en 

personificar la debilidad, en hacerse uno esclavo con los esclavos. Pero Horus propone 

ser disparado hacia arriba como una flecha, empatizar con lo mejor de la Existencia, 

ascendiendo hacia la apoteosis y la divinidad (algo precisado con claridad en El Anticristo 

de Nietzche.  

 

 

Episodio 6: El Sagrado Ángel Guardián 

A.C. proponía el Encuentro y el Conocimiento del SAG como “META” principal del 

camino espiritual. Se abordarán los aportes de varios autores thelemitas. 

El SAG tiene distintos nombres en diferentes tradiciones. Crowley recopilo varios de 

ellos: en Teosofía es el Ser Superior, en Mas el Gran Maestre, en Hermetismo el 

Poimandres, en GD Augoeides o Genio Superior, en Gnosticismo Logos, en Pitagorismo 



56 
 

Daimon, en Judaísmo Adonai, en Budismo Adi-Buddha, en Hinduismo Vaihsnava: 

Vishnu, en Toaismo La Gran Persona, en Qabalah Jeehidah, en Chamanismo el Alce 

Negro. 

El Ángel es entonces una experiencia universal independiente de los símbolos que cada 

tradición le imprime, trascendiendo claramente incluso su nombre o cualquier palabra 

que se le pudiese asignar. A esa Supra-conciencia A.C. le asigna el nombre de SAG 

porque considera que: 

1-El sistema de Abramelin es simple y efectivo. 

2-Porque todas las teorías del Universo son absurdas, es mejor hablar entonces en un 

lenguaje evidentemente absurdo para así mortificar al hombre metafísico. (Otra vez mas 

A.C. enseñándome a ser un mago científico, a desarrollar un criterio propio, a concertar 

con la Verdad en uno mismo –a basar todo progreso de conciencia y poder en el trabajo 

sobre mi infierno o núcleo terráqueo personal- y a librar una cruzada contra toda idea 

que pudiera obsesionarme y esclavizarme, abortando así mis posibilidades de Evolución 

Real para confinarme al pueblo de los “esclavos de la razón”. También diciendo que 

como la experiencia trascendental escapa a las palabras, siempre se apeló a la utilización 

de cualquier concepto, total era imposible conceptualizarla. 

3-Porque un NIÑO puede entenderlo, ya que desde el judeocristianismo ya se ha tenido 

una primera aproximación a esa estrella que lo guía a uno, que más que guiarnos por el 

camino del bien, desde Thelema seria guiarnos hacia el propósito y dirección de la VV. Y 

su concreción depende de las propias condiciones del individuo y su tratamiento, de la 

propia actitud con que se ha de abordar. Por eso desde OTO se hace todo un trabajo 

preparativo como ser el equilibrio de los 4 elementos, el control de muchos aspectos de 

la personalidad etc., para que esa experiencia trascendental universal no se salga de 

control (que no escape a la Conciencia Mágica generando estragos espirituales). 

 En la GD al llegar a la Esfera de Thipharet se disponían a contactar al Genio Superior a 

través de un complejo ritual llamado La Magia Sagrada de Abramelin el Mago, en un 

contexto de encierro durante 18 meses con oraciones rituales y meditaciones, hasta que 

al final se manifestase el Ángel. La mayoría de los magos modernos fallan actualmente 

y se desconoce el grado de éxito por parte de las versiones adaptadas y reducidas. La 

extensión se debía al carácter preparatorio en los elementos internos ya que esa 

experiencia sin los equilibrios necesarios inflaría el ego y haría del individuo un mago 

negro, haciendo de su ego algo más grande que su propio camino o progreso genuino. 

Es decir que esa experiencia mal encarada llegaría más que a una conexión con el Genio 

Superior o Ángel propio a una conexión con el ego del mago exacerbado en su más alto 

nivel, pues no se ha purificado.  

Para que esa experiencia no se vuelva patológica se debe estar atento a que las 

alucinaciones no sean asumidas y elevadas a un nivel de revelaciones o verdad 

totalmente desvelada, al punto de ser obsesionados por ellas, para lo que la 

personalidad propia debe haber sido debidamente trabajada a través de la 

autoexploración y reformulación consciente de los elementos internos, especialmente 



57 
 

los más difíciles y obscuros como ser los miedos y demás posibles obsesiones. En esta 

experiencia se concentra tanta energía (al punto de poder conectarme con la 

personalidad divina en uno mismo) que puede, si no se ha pasado por el proceso 

preparatorio de purificación, llevarlo a uno a una destrucción de la personalidad 

haciéndolo caer en un narcicismo, un mesianismo, delirio místico, asesinatos rituales, 

suicidios, etc. ... Perdiéndolo todo junto con la Conciencia y la cabeza. Ya sea en un 

sentido positivo como negativo, la experiencia lleva a una disolución de las barreras del 

ego y he allí la salvación o la perdición. Y la purificación consiste en haber comprendido 

y equilibrado cosas del pasado y de la constitución interna. Y es por ello la determinación 

de los 18 meses de duración o de los 4 grados previos que se requieren (como en la GD 

y en la mayoría de las ordenes) para su celebración. 

Encuentro arqueológico de los Papiros Griegos Mágicos 1853. De ellos A.C. Y Mathers se 

hacen de la Invocación del No Nacido 1900, del cual Crowley cree que la misma puede 

servirle para la llamada o invocación del SAG. Aun así, realiza el ritual más utilizado para 

tal fin, de la Sagrada Magia de Abramelin, aunque alrededor del octavo mes interrumpió 

el proceso por un viaje a Paris. Se propone encontrar otro método ya que la experiencia 

es Universal, convenciéndose incluso de que debe de existir un método personal y 

particular para cada mago. Si bien con la recepción del LAVL toma contacto con su SAG, 

AIWASS, no queda conforme ya que fue el Ángel quien se contacto con él y no al revés, 

como corresponde a la VV y a las nociones de voluntad y conciencia mágicas. Por eso en 

1906 y con el uso constante del ritual de Invocación del No Nacido es que luego de 6 

años (19oo-1906) logra el CyC con su SAG. En 1909 confecciona el Ritual VIII y en base 

al mismo reformula el Liber Samekh en 1920 escrito para un discípulo de su Abadía de 

Thelema, diseñado especialmente para que él y solo él pudiera conocer a su Ángel. 

Aclara A.C. que uno puede obtener de otros tan solo pistas para la construcción del ritual 

que lleva a CyC al propio SAG, pero jamás la formula que solo uno puede encontrar. 

“Es imposible fijar reglas precisas por las que un hombre puede llegar al CyC de su SAG, 

pues este es el secreto particular de cada uno de nosotros, y como secreto que es no 

puede ser advertido ni incluso adivinado por nadie más que uno mismo, sin importar su 

grado.  Se trata del Santo de los Santos, en que cada hombre es su propio Sumo 

Sacerdote, y nadie conoce el Nombre del Dios de su hermano, ni el Rito que Lo Invoca.” 

A.C., 1920. 

Cronología resumida de cómo A.C. trabajo con el SAG: 

Encuentro de los Papiros Griegos Mágicos 1853 

Invocación del No Nacido (desde) 1900 

Operación SAG (CyC) a Voluntad 1906 

Ritual VIII 1909 

Liber Samekh 1920 



58 
 

Con el paso del tiempo la percepción de A.C. respecto del SAG fue mutando. En ese 

sentido las contradicciones son aparentes.  

………………………….. 

Consultas: 

Como cada elemento invita a un desbalance en particular, a fin de evitarlo es necesario 

apuntar a controlar a la Esfinge, para que el almacenamiento de Energía -a partir del 

trabajo mágico- no solo no exacerbe desbalances psíquicos sino incluso que exacerbe 

problemas físicos preexistentes (consecuentes a su vez de desbalances energéticos 

previos). Es decir que la acumulación de energía y sus peligros por un mal trabajo 

interno pueden producir estragos no solo con la Magia Sagrada de Abramelin sino 

también con rituales mucho más simples y cotidianos. Porque una pureza tan 

concentrada destruye al vaso sucio, pero si el vaso está limpio la pureza concentrada 

exaltara aún más la pureza preexistente en el vaso. 

Los orientales llaman a esta experiencia universal del SAG como SAMADHI, la meta del 

YOGA, usándolo como paralelo para profundizar en el estudio esotérico del SAG, 

cuando la Rosa y la Cruz, el Universo y el Micro universo, la V. Divina y la V. humana, el 

Hexagrama y el Pentagrama, se unen y confluyen, balanceados entre sí. 

Y cada elemento simbólico de la Cruz de los Rosacruces hace parte al Todo de la 

Experiencia, un equilibrio que no se puede romper como no puede estar tampoco 

ausente dentro del iniciado. 

Esa por ellos que esta experiencia del Ángel que se da en Thipharet recibe influencia de 8 

Senderos-Arcanos, cuya confluencia dan lugar a la experiencia del CyC. Algunos de esos 

elementos parecen ser más luminosos y otros oscuros, mostrando la unión de 

polaridades, por lo que muchos señalan su carácter hermafrodita o ambivalente.  

Así como sucede o debiera suceder con lo que implica para uno el sentido de la vida o 

incluso la VV, la ininterrumpida reformulación-profundización semántica, también así 

se va dando el proceso de CyC del SAG a partir del ingreso a Thipharet, haciéndose la 

experiencia cada vez más nítida a medida que se acerca uno a la Sephira inmediata 

superior. Porque Samadhi o el CyC con el SAG o Supra-conciencia no son una 

experiencia que se va a dar de un solo golpe, sino que será sutil y se irá condensando 

a medida que se avanza en el trabajo propio de esa Esfera. 

Y es útil para evitar caer bajo obsesión de alucinaciones y saber distinguirlas de las 

verdaderas revelaciones, no solo desconfiar u observar con observación científica sino 

también la contrastación con los frutos que uno vaya obteniendo en su vida, en sus 

actos y resultados, así como también la orientación de otros miembros de las ordenes 

thelèmicas como la A.A. Pues el guía asignado ya tuvo la experiencia por lo que puede 

aplicar indicadores a fin de separar las experiencias reales de las propias del auto-

engaño. 



59 
 

Recordar que para acceder al Ángel se debe contar con los 5 tipos de trabajo que 

aportaran las 5 herramientas del mago, los Elementos: bastos, copas, monedas, 

espadas y un quinto que puede ser la campana (que representa los movimientos 

vibratorios del Éter) que sería el espíritu interno o la lámpara que representa el espíritu 

externo, la cual según A.C. debe mantenerse brillando encima del altar cubico, la cual 

no se puede apagar y sobre la cual da unas cuantas precisiones más. 

Entonces con esas 5 herramientas, las cuatro de los elementos y la quinta que es el 

Espíritu doble, recién ahí se está preparado para adentrarse en la experiencia del Ángel 

de manera correcta, ya que, si se prescinde de alguna de ellas, el desbalance en el 

mago y sus elementos de autoengaño no purgados no llevaran a buenos resultados. 

Lograda la activación del Ángel y su asistencia, se procede al llamado de los 4 Príncipes 

del Infierno para redimir dentro de uno las fuerzas caóticas o desequilibradas que 

forman parte de uno, por lo que merecen ser transformadas en elementos divinos pero 

que, si los procesos no han sido correctos esos seres o energías destruirán la psiquis 

del individuo que no está preparado, y que por ende no es un mago genuino ya que 

carece de algunas de las herramientas mágicas internas). Por lo tanto, se trata del 

contacto y corrección de los elementos internos más profundos, de los accidentes 

defectos o heridas más internas que deben ser sanadas, reintegradas y re-encauzadas 

en su sitio correcto (recordar la concepción de demonios de Waite y Regardie). 

Hay 3 elementos que determinan que el Contacto con el Ángel es correcto_: 

-Se siente que el contacto con el Universo es fluido (está en uno de los teoremas de 

Magiak). 

-Que al contar con el Ángel y con la ejecución de la VV no habrá choque con las Voluntades 

de otros, y que, aunque pudieran haber confrontaciones (estando en Thipharet) las 

mismas serán abordadas de otra manera por parte del iniciado. 

-Sincronicidades simbólicas constantes que, con la asistencia del Ángel se evitara la 

paranoia ya que además las revelaciones son verdaderas. 

Hay una lista en internet de thelemitas y no thelemitas en el sentido estricto, de ocultistas 

y no ocultistas, que se induce que han alcanzado el CyC con su SAG.  

El advenimiento del SAG es como una espera de lo inesperado pues es seguro que él se 

va a presentar cuando no se lo espera, por lo que es poco probable que lo haga en el 

contexto exacto de un ritual. Y su búsqueda y llamada con pasión, con amor, con 

Lujuria es imprescindible. 

Tener en cuenta que buscar Conocer y Comunicarse con el SAG se da en el marco (y para) 

aprender a conocer-reconocer su VOZ y a dejarse guiar por Ella, por lo que adaptar los 

rituales ya conocidos para su búsqueda, a la propia naturaleza y Voluntad personal 

sería muy útil. Y hacerlo en base a tratar de conectar con el Ángel sería lo mejor. 

Se puede hacer uso de la magia sexual para su búsqueda, algo que en la AA se profundiza 

mucho más una vez que ya se ha logrado el Contacto con el Ángel, pues se supone que 



60 
 

la esencia del sexo sagrado esta en el camino entre Guebura y Jesed que es el Sendero 

de la Fuerza, reemplazado –x Crowley- por la carta de La Lujuria, Babalon, en donde 

está la esencia citada. No obstante, señala que hay ciertas herramientas de la magia 

sexual para entrar a Thipharet que se hallan codificadas en la carta de La Templanza 

(el Sendero entre Yesod y Thipareth). 

Cabe señalar que en Thelema el arquetipo del SAG es Horus, específicamente –o mejor 

mencionado en el LAVL- como el Heru-Ra-Ha, siendo la fusión de dos Dioses o parte de 

Horus, la de Harpocrates (joven) y la de Ra-Horr-Kuit (Adulto), surgiendo así Horus, que 

es como ese águila de dos cabezas, siendo representativo del Ángel que es en su 

esencia ambivalente o hermafrodita. O sea que Horparkrat sería el dios enano que 

habita en el silencio y Ra-Horr la Fuerza o cataclismo dentro del mago que viene y se 

manifiesta … y Horus o Heru-Ra-Ha su perfecta combinación…. Los tiphonianos tienen 

una concepción diferente de Horus, considerándolo una expresión de Seth, y a 

Horparkrat el Lam de los trabajos de Amalantra, siendo Lam y cualquier experiencia 

que Crowley tuvo como un elemento que uno puede utilizar a su manera propia para 

investigar científicamente su propio universo profundo en búsqueda de su SAG, y que, 

aunque por ej LAM no sea su SAG, uno puede ser asistido por El para encontrarlo, como 

una suerte de guía espiritual, como Bertiaux hace con los Hoo-Doo y con los Loa. Y ya 

que la indagación científica es importante para avanzar desde el aspecto lógico-

racional que asiste al aspecto intuitivo o profundo, la tabulación de información, 

correspondencias de símbolos, dioses, experiencia etc. serán útiles. 

Ejemplo de una de las cosas dichas anteriormente, se suele usar útilmente el Nombre 

ADONAI (otro de los nombres del SAG, por el Judaísmo) para que nos asista en la 

búsqueda del Dios Interno Oculto, hasta el momento en que se ha descubierto su 

Esencia y su Nombre particular para uno. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



61 
 

“La Voluntad” 

El trabajo bajo nombre “Ética Haz lo que quieras” me inspiró a continuar el mandato que 

expresaba en mis necesidades para comenzar el derrotero Thelémico. Aquellas 

pinceladas que había esbozado en mi presentación y solicitud a la Orden han resonado 

dando este contexto para su mejor comprensión. 

Que mejor que empezar por la Ética que me lleva a lo Ontológico de esa voluntad 

primordial. Por ello generan estas impresiones que conforman la primera página de mi 

cuaderno mágico.  

 

"HAZ LO QUE TÚ QUIERAS SERÁ TODA LA LEY", LA ÉTICA TRASCENDENTAL DE ALEISTER 

CROWLEY 

 

 

 

Rescato ideas fuerzas: 

Aleister Crowley, "Haz lo que tú quieras será toda la Ley" de forma similar a la 

concepción de Nietzsche que pivoteaba su filosofía alrededor de la voluntad. 

Thelema, una transliteración del griego que puede ser traducido distintamente como 

voluntad, intención, deseo. Crowley había sido consciente del uso de Thélème para 

designar una abadía en la novela Gargantua y Pantagruel de Rabelais. La única regla de 

esta abadía era "fay çe que vouldras" o "haz lo que tú quieras".  Asimismo, tenía en 

mente el Padre Nuestro: “Hágase tu voluntad en la tierra como en el cielo”, 

cuidadosamente distinguió esta voluntad, este hacer lo que quieras, del capricho, la 

veleidad o los confusos deseos de una mente que es dominada por su inconsciente. 

Sostuvo que existe una "voluntad verdadera".   



62 
 

Y me pregunto ¿será posible, cómo?  

Más allá de que la Libertad (otro tema que merece ser tratado separadamente) nada 

significa si no lo ubicamos en un contexto humano y posible en ella están todas las 

posibilidades su praxis requiere de una voluntad similar a la que abordaremos a 

continuación. 

¿pero todos sabemos operar voluntariamente?  

El Ser humano desarrolla una personalidad que no es sino una máscara necesaria para 

la manada y esta es hija del ego expuesto a la historia propia, las fatalidades y el siempre 

desconocido destino. 

La exposición del ego/máscara a la realidad invita a la mente (ese motor mentiroso) a 

no morir y la supervivencia de ese ego falso inventa/proyecta un relato/interpretación 

de la misma para adecuarse a su propia ilusión. Nótese el principio hermético “Todo es 

mente o el universo es mental”. Por eso las percepciones de la realidad son tan distintas 

como humanos vagan profanamente.  

Pero ¿hay una realidad o hay espectadores al modo de la Caverna de Platón? 

Sin duda que corregimos nuestro pasado continuamente (o deberíamos) si no que nos 

lo digan los psicólogos que solo trabajando al nivel del Hod y Netzach desatan tantos 

embrollos que entorpecen a esa personalidad… 

Ahora el Iniciado se debe otra explicación, cual es la verdadera Mente y nuestra relación 

con la Mente Universal y se encuentra que lo primordial empezar a vaciar la copa llena 

de presentimientos y construcciones. En ese diálogo muerto del ego con su propia 

construcción de la realidad llegamos a un abismo adonde se comienza a percibir algo 

distinto… Se generan luego de esa comprensión nuevos órganos propios del cuerpo de 

Luz. Todo es nuevo en este mundo imaginal donde TODO no solo es posible, sino que 

son las percepciones verdaderas DEL UNO TRASCENDENTE del que formamos parte.  

Cual será entonces la VIA sino la necesaria voluntad fruto de la vida misma que ya tiene 

su desarrollo inexorable previsto desde la manifestación que aún ahora se está 

produciendo. La partícula del hacer la voluntad que traspasa todas las acciones y justifica 

al ser humano verdadero. O el Hombre de deseo descrito por Louis Claude de Saint 

Martin donde explícitamente dice “La llave del Hombre de deseo debe nacer del deseo 

del Hombre.”  Agregando además que Adán poseía el fuego puro de la acción. ¿Cuál 

mejor descripción de la voluntad Crowliana que esta? 

¿Podremos percibirla cabalmente? 

Dos vías extremadamente opuestas y a modo de ejemplo brutal expongo siendo además 

que se tocan inexorablemente, la hedonista y la ascética/estoica fueron sus exponentes 

más visible Epicuro y Séneca (hubo muchos más) ambas corrientes, a mi entender, llevan 

finalmente al mismo resultado. El inevitable hartazgo del ego que muere de propia 

insatisfacción por exceso o privación de esa nada que consumíamos confundidos por la 

ignorancia es el final y el comienzo del Mago. Ahora convencido que hay otra vía que la 



63 
 

dualidad... Por ello dar paso a la voluntad es no solo racional, hecho intuitivo sino de 

supervivencia mística y mágica del SER UNO ENCARNADO. Crowley escribió: "Si 

supieras que eres dios y que todos los demás son igual que tú, ¿les dirías?”. Como diría 

aún hoy el maestro Isa Ustedes son Dioses. 

 

Magia 

Por definición es el arte de causar cambios de acuerdo a la voluntad, -según nos lo 

define Crowley y cómo podríamos adherir a una Ética Mágica sin tener una voluntad 

auténtica ajena a los trucos de la mente. ¿A cuál mente podríamos referirnos? 

“La mente es el gran destructor de lo real. Destruya el discípulo al destructor. Abandone 

lo falso, entre a lo verdadero” dice Helena Petrovna Blavatsky en La voz del silencio. 

La teosofía nos enseña que la mente Manas es como una pelota flotando una entre el 

alma inmortal y el cuerpo manifestado. El Buddhismo Esotérico nos enseña la siguiente 

distribución del ser humano: 1. Rupa Cuerpo 2. Prana o Jiva Vitalidad 3. LingaSharira 

Cuerpo Astral 4. Kama Rupa Alma Animal 5. Manas Alma Humana 6. Buddhi Alma 

Espiritual 7. Atma Espíritu 

 

Estas visiones de la anterioridad nos proporcionan una respuesta. 

En lo personal luego de muchas prácticas la alcanzo a describir o percibir como el viaje 

de la Conciencia a través de los distintos cuerpos allí mencionados siendo ella La 

Conciencia el nexo o Antakarana que une al alma al cuerpo. 



64 
 

Las nuevas percepciones nacidas por la conciencia operando en cada (o Esfera en el caso 

de la Kabbalah) generan potencialidades dormidas y la ampliación de la percepción el 

UNO y no ya de aquella realidad auto percibida y circunscrita a la finitud del ego o cuerpo 

que aprisiona al UNO en función de la manifestación meramente material. Es como que 

a través del ejercicio del Antakarana ese hilo que conecta el espíritu al cuerpo se genera 

una nueva Realidad. Haciendo el trayecto aquí ilustrado. 

Rompiendo el velo de Paroket inicialmente entreviendo a Tipheret y más aún. 

 

 

 

Esa voluntad operante es la que embaraza a la Novia luego de la boda alquímica como 

bien lo describe Cristian Rosenkreutz 

 

 

 

Ese viaje que el iniciado debe recorrer no será posible sin reconocer el poder de cada 

cuerpo o esfera. 

Claramente desde la Kabalah se lo ve desde el ascenso por las esferas, esa práctica 

espiritual que va de Malkud a Kether, con otros simbolismos propios y Nombres de 

poder; que no lo son en absoluto salvo que el operador de apodere de ellos cuando el 

Guardián del Paso se lo permita. Ya le pondrá entonces sus propios nombres, colores, 

olores y percepciones haciendo suyas esas potencias mediante el ejercicio de la 

voluntad, así como de los cambios que inexorablemente ha invocado. 

Pero los cambios primero son en el uno mismo y por ello opera en la realidad cambios 

en consecuencia. 



65 
 

Los actos nacen de la Voluntad al sincronizarse con el UNO.  

Aquel Iniciado que ha vencido a la dualidad se puede denominar como intencionalidad 

Mágica resolviendo el paradigma mencionado por Schopenhauer "Puedo hacer lo que 

quiero, ¿pero puedo querer lo que quiero?" 

La respuesta es Si porque ya no hay individuo sino el UNO obrando en el aquí y ahora 

como decía Isa: Lo que atareis o desatareis aquí, también lo será en el/los cielos… 

 

Es mi palabra 

Lugwulf (Moto de Guillermo Gietz Matrero) 

------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------ 

La Libertad y la voluntad según Aleister Crowley y Georg Hegel: Convergencias y 
Tensiones Filosóficas 

17/08/2025 

Por: Frater Taurus 

“El hombre que no es capaz de luchar por la libertad no es un hombre, es un siervo” 

 

Introducción 

La libertad, como ideal filosófico y espiritual, ha sido abordada desde perspectivas 
diversas a lo largo de la historia. En la obra del filósofo alemán Georg Wilhelm Friedrich 
Hegel, la libertad es la meta suprema del Espíritu, alcanzada cuando la voluntad 
individual se reconcilia con la voluntad universal en un marco racional y ético. Por su 
parte, Aleister Crowley la concibe como la realización de la Verdadera Voluntad, un 
principio interior que conecta al individuo con el orden cósmico según la Ley de 
Thelema. Aunque provienen de tradiciones distintas —la filosofía idealista y la magia 
ceremonial—, ambos coinciden en concebir la libertad como algo más que el simple libre 
albedrío: es la autodeterminación esencial que integra lo particular con lo universal. Este 
trabajo explora sus visiones, analiza la noción de voluntad en cada autor y propone un 
marco comparativo que revela sorprendentes puntos de convergencia y también, de 
tensión. 

La Libertad según Aleister Crowley y Georg Hegel: Convergencias y Tensiones 
Filosóficas 

1. Introducción 

La noción de libertad ha sido objeto de múltiples interpretaciones filosóficas, religiosas 
y místicas. En el pensamiento de Aleister Crowley —figura central del esoterismo del 
siglo XX— la libertad se enmarca en la fórmula thelémica "Haz tu Voluntad será toda la 



66 
 

Ley", entendida como la realización plena del Verdadero Yo en armonía con la Voluntad 
Cósmica. 
En Georg Hegel, la libertad es la autoconciencia racional del Espíritu, que se realiza 
históricamente en las instituciones éticas, donde la individualidad se reconcilia con la 
universalidad. 
Pese a sus diferencias de contexto y método, ambos coinciden en concebir la libertad 
no como mero arbitrio, sino como realización de una esencia más alta. 

2. Libertad en Aleister Crowley 

 Ley de Thelema: Para Crowley, la libertad es inseparable del descubrimiento y 
cumplimiento de la Verdadera Voluntad. No es licencia para el capricho, sino 
alineación con un principio profundo que conecta al individuo con el orden 
universal. 

 Autoconocimiento iniciático: La libertad se alcanza mediante un proceso 
iniciático de autodescubrimiento, donde se despojan condicionamientos sociales 
y psicológicos. 

 Ética mística: La verdadera libertad implica actuar de acuerdo a la Ley Cósmica, 
de modo que incluso actos en apariencia transgresores pueden ser justos si 
expresan esa Voluntad verdadera. 

 Rechazo a la moral externa impuesta: Crowley considera que las morales 
dogmáticas sofocan la libertad porque imponen voluntades ajenas sobre la 
individualidad. 

3. Libertad en Georg Hegel 

 Libertad como autoconciencia: Para Hegel, la libertad es la conciencia de la 
necesidad; no se trata de actuar arbitrariamente, sino de reconocer las leyes 
racionales que estructuran la realidad y actuar conforme a ellas. 

 Dimensión histórica: La libertad se desarrolla históricamente en el despliegue 
del Espíritu (Geist), pasando de formas subjetivas a objetivas y absolutas. 

 Ética y comunidad: La libertad individual se concreta en el marco de instituciones 
éticas (familia, sociedad civil, Estado) que son manifestaciones de la razón. 

 Superación de la subjetividad aislada: La verdadera libertad se da cuando el 
sujeto se reconoce como parte de un Todo racional. 

4. Puntos de encuentro 

1. Superación del capricho 
Ambos ven la libertad como algo distinto del mero libre albedrío arbitrario. 
Tanto Crowley como Hegel la entienden como alineación con una realidad 
superior (Voluntad Cósmica / Espíritu Absoluto). 

2. Proceso de autoconciencia 
En Crowley: el trabajo iniciático para descubrir la Verdadera Voluntad. 
En Hegel: el desarrollo dialéctico que conduce a la autoconciencia del Espíritu. 

3. Libertad como integración 
Para Crowley, el individuo se integra con el orden universal; para Hegel, el 
individuo se reconcilia con lo universal en las instituciones éticas. 



67 
 

5. Puntos de tensión 

 Individualismo iniciático vs. universalismo institucional 
Crowley enfatiza el camino individual y la soberanía interior, mientras que 
Hegel subraya la mediación de lo universal (Estado, sociedad) como condición 
de libertad. 

 Método y fundamento 
Crowley parte de la experiencia mística y la magia ceremonial; Hegel, de la 
filosofía racional y la lógica dialéctica. 

 Concepción de lo Absoluto 
En Crowley, lo Absoluto se vive como contacto con la divinidad interior (el 
Santo Ángel Guardián); en Hegel, como despliegue conceptual del Espíritu. 

 

6. Propuesta de síntesis filosófica 

En búsqueda de una síntesis entre ambos pensadores, podría proponerse una visión en 
la que la libertad sea tanto un proceso interior de autodescubrimiento (Crowley) como 
una realización histórica y racional en comunidad (Hegel). La Verdadera Voluntad 
podría interpretarse como la singularidad de cada individuo en armonía con el desarrollo 
del Espíritu Universal, entendiendo que el despliegue del Yo interior y el reconocimiento 
del Otro no son opuestos, sino momentos de un mismo proceso. 

7. Conclusión 

El diálogo entre Crowley y Hegel muestra que la libertad, lejos de reducirse a una noción 
simplista de “hacer lo que uno quiera”, exige una profunda integración de la 
individualidad y la totalidad. 
La magia de Crowley y la dialéctica de Hegel convergen en la idea de que solo es libre 
aquel que actúa en consonancia con su naturaleza esencial y con el orden mayor al que 
pertenece. 

8.Visión de la Voluntad en Hegel 

Para Georg Hegel, la voluntad (Wille) es la esencia misma del espíritu humano. No es un 
mero impulso subjetivo, sino una capacidad racional que tiende a realizarse en la 
libertad. Hegel distingue dos niveles fundamentales: 

1. Voluntad Arbitraria (Willkür) 
o Es la voluntad entendida como elección libre entre opciones según 

deseos, inclinaciones o intereses inmediatos. 
o Aunque es una forma de libertad, es limitada, pues está sujeta a 

contingencias y caprichos. 
o Para Hegel, quedarse en este nivel es permanecer en una libertad 

meramente formal, sin contenido racional. 
2. Voluntad Racional o Universal 



68 
 

o Es la voluntad que se reconoce a sí misma como parte de la Razón y que 
actúa en concordancia con leyes y principios universales. 

o En este nivel, la libertad se entiende como autodeterminación racional: 
el sujeto se da a sí mismo su ley, pero esta ley es idéntica a la ley de la 
Razón, por lo que coincide con lo universal. 

o El acto libre es aquel que expresa esta identidad entre lo individual y lo 
universal. 

Para Hegel, la verdadera libertad se realiza cuando la voluntad individual (subjetiva) y la 
voluntad racional (universal) se reconcilian. Esta reconciliación no es solo un acto 
interior, sino que se manifiesta en la vida ética (Sittlichkeit), dentro de la familia, la 
sociedad civil y el Estado. 

9.Posibles puntos en común con Crowley 

Aunque Crowley y Hegel parten de contextos y lenguajes muy distintos, sus 
concepciones profundas de la voluntad muestran afinidades sorprendentes: 

1. Más allá del capricho 
o Crowley rechaza la confusión entre Verdadera Voluntad y deseos 

pasajeros. 
o Hegel distingue la voluntad racional de la voluntad arbitraria, criticando 

el mero capricho como insuficiente para la libertad real. 
2. Autodeterminación esencial 

o En Crowley, descubrir la Verdadera Voluntad es descubrir la ley interna 
que nos vincula al orden cósmico. 

o En Hegel, la voluntad racional es libre porque se da a sí misma su ley, la 
cual es idéntica a la ley de la Razón universal. 

3. Unidad entre lo individual y lo universal 
o Para Crowley, la Verdadera Voluntad no está en conflicto con la Voluntad 

del Todo; al contrario, su realización contribuye al orden del universo. 
o Para Hegel, la libertad se realiza cuando la voluntad individual coincide 

con la voluntad universal del Espíritu. 
4. Proceso de autoconocimiento 

o Crowley lo plantea en términos iniciáticos y místicos, a través de grados 
de conciencia y trabajo mágico. 

o Hegel lo desarrolla mediante la dialéctica, como despliegue progresivo de 
la autoconciencia. 

 

Síntesis integradora 

Podemos ver la Verdadera Voluntad crowleyana como una forma esotérica de lo que 
Hegel llama voluntad racional, ambas implicando que el sujeto solo es realmente libre 
cuando actúa desde un núcleo esencial que está en armonía con un orden mayor —en 
Hegel, la Razón universal; en Crowley, la Ley cósmica de Thelema. 
La diferencia principal radica en que Crowley enfatiza un proceso espiritual individual y 



69 
 

místico, mientras que Hegel sitúa esa reconciliación dentro del marco de las 
instituciones y la historia. 

Referencias 

 Crowley, A. (1991). Liber AL vel Legis (The Book of the Law). York Beach, ME: Samuel Weiser. 
(Obra original publicada en 1938). 

 Crowley, A. (1973). Magick Without Tears. St. Paul, MN: Llewellyn Publications. 

 Hegel, G. W. F. (2010). Principios de la Filosofía del Derecho (Trad. W. Roces). Madrid: Tecnos. 
(Obra original publicada en 1821). 

 Hegel, G. W. F. (2009). Fenomenología del Espíritu (Trad. W. Roces). Madrid: Fondo de Cultura 
Económica. (Obra original publicada en 1807). 

------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------ 

Eon (Thelema) - Aeon (Thelema) 

En la religión de Thelema, se cree que la historia de la humanidad se puede dividir en 

una serie de eones (también escrito aeones), cada uno de los cuales fue acompañado 

por sus propias formas de "expresión mágica y religiosa". El primero de estos fue el Eón 

de Isis, que se cree que se produjo durante la prehistoria, y que vio a la humanidad 

adorando a una gran diosa, simbolizada por la antigua deidad egipcia Isis, lo que fue 

seguido por el Eón de Osiris, un período que tuvo lugar en los siglos clásicos y 

medievales, cuando la humanidad adoraba a un dios masculino singular, simbolizado 

por el dios egipcio Osiris, y por lo tanto este eon estaba dominado por los valores 

patriarcales. Y, finalmente, el tercer eón, el Eón de Horus, que estaba controlado por el 

dios niño, simbolizado por Horus. En este nuevo eón, según los thelemitas, la humanidad 

entrará en un momento de auto-realización y autoactualización. 

Dentro de la religión Thelemita, cada uno de estos eones se cree que está "caracterizado 

por su [propia específica] fórmula mágica", el uso de esa fórmula que "es muy 

importante y fundamental para la comprensión de la “Thelemic Magick ". 

Eón de Isis 

El primer Eón de Isis era la madre, donde se venera el aspecto femenino de la divinidad 

en su mayoría debido a una sociedad matriarcal y la idea de que " la madre tierra " 

alimenta, viste y aloja al hombre en el seno de la matriz. Se caracteriza por el culto 

pagano de la madre y de la Naturaleza. En su “Equinoccio de los Dioses” Crowley 

describe este período como "sencillo, tranquilo, fácil y agradable, lo material pasa por 

alto a lo espiritual" (Equinoccio de los Dioses). 

Lon Milo DuQuette remarcó que este eón era "la era de la gran diosa", y que se había 

originado en la prehistoria, alcanzando su cenit en "aproximadamente 2400 AC" 

Continuando con esta idea, señaló que este período fue cuando "el culto de la gran 

diosa" era verdaderamente universal. Ella era adorada por un sinnúmero de cultos bajo 

innumerables nombres y formas. También sería un error concluir que la fórmula mágica 

de este periodo se manifiesta exclusivamente a través de la adoración de cualquier 

deidad femenina antropomórfica particular. Porque, como cada eón, la fórmula mágica 



70 
 

del Eón de Isis estaba fundada sobre la interpretación de la humanidad de los 'hechos 

percibidos' de la naturaleza, y nuestros antecesores en la edad de Isis percibían la 

naturaleza como un proceso continuo de crecimiento espontáneo ". 

Eón de Osiris 

El clásico y medieval Eón de Osiris se considera que está dominado por el principio 

paterno y la fórmula del dios moribundo. Este Aeon se caracterizó por la de 

autosacrificio y la sumisión al Padre Dios. Crowley dice de este Aeon en su “Corazón del 

Maestro”: 

“Fórmula de Osiris, cuya palabra es IAO; el hombre pensó en la muerte, su victoria sobre 

la misma, y por ello sobre la resurrección.  Así como el Sol como muerto y renacido todos 

los días, y todos los años”. 

Crowley también dice del Eón de Osiris en Equinoccio de los Dioses: 

El segundo [Aeon] “es de sufrimiento y muerte: lo espiritual se esfuerza por hacer caso 

omiso de la materia. Cristianismo y todas las religiones afines adoran la muerte, 

glorifican al sufrimiento, divinizan los cadáveres”. 

Eón de Horus 

El moderno Eón de Horus es retratado como un momento de auto-realización, así como 

de un creciente interés en todas las cosas espirituales, y se considera que está dominada 

por el principio del niño. La Palabra de su Ley es Thelema (voluntad), que se 

complementa con Agape (amor), y su fórmula es Abrahadabra. La individualidad y la 

búsqueda de la persona verdadera voluntad son los aspectos dominantes; su fórmula es 

la de crecimiento, en la conciencia y el amor, hacia la auto-realización. En relación con 

el Eón de Horus, Crowley escribió: ... el niño coronado y la conquista, que no muere, ni 

renace, pero va, radiante siempre sobre su camino. A pesar de ello va, el Sol, porque 

como ahora se sabe que la noche no es más que la sombra de la Tierra, por lo que la 

muerte no es más que la sombra del cuerpo, que a su veileth La luz de su portador”. 

(Corazón del Maestro) 

Y también, en sus pequeños Ensayos hacia la verdad: 

El Eón de Horus está aquí: y su primera flor bien puede ser la siguiente: que, liberado de 

la obsesión de la condenación del Yo en la muerte, y de la limitación de la mente por la 

razón, los mejores hombres de nuevo salieron los con ojos ansiosos en el Sendero de los 

sabios, la pista de la montaña de la cabra, ¡y luego el Untrodden Ridge, que conduce a 

los pináculos de hielo-brillante de la maestría! 

Lon Milo DuQuette ha comentado sobre la conexión que el Eón de Horus tenía a la edad 

del acuario cuando afirmó que "Sí, [el Eón de Horus] es coincidente con lo que los 

astrólogos y compositores llaman la Era de Acuario y lo que millones de otros se refieren 

a simplemente como la nueva era. Sin embargo, sería un error considerar este nuevo 

eón simplemente como otra señal en un gran reloj cósmico. La era de acuario, es 



71 
 

profundamente significativa, ya que es, es sólo un aspecto de una mucho mayor nueva 

era espiritual. " 

Otros eones 

Algunos creen que el Eón de Maat eventualmente reemplazará al actual. De acuerdo 

con uno de los primeros estudiantes de Crowley, Charles Stansfeld Jones (también 

conocido como Frater Achad), el Eón de Maat ya ha llegado o se solapa con la presente 

Eón de Horus. 

La magia del caos es visto por algunos como una evolución a partir de porciones de la 

religión Thelemica. Personalidades relevantes y organizaciones: Peter J. Carroll , Ray 

Sherwin , y los Iluminados de Thanateros . Ver también de Carroll Liber Kaos. 

Diferentes puntos de vista 

No todos los thelemitas ven una clara sucesión de eones. A veces Crowley comparó la 

palabra de Horus con otras fórmulas, cuya reina parecen solaparse con el Eón de Osiris 

y / o Isis. A partir de sus Confesiones (de Aleister Crowley) El inicio del Eón de Horus : 

“Hay muchos maestros, pero en la historia registrada apenas si han habido una docena 

de magos en el sentido técnico de la palabra. Pueden ser reconocidos por el hecho de 

que su mensaje puede ser formulado como una sola palabra, palabra que debe ser tal 

que anula todas las creencias y códigos existentes. Podemos tomar como ejemplos la 

Palabra de Buda - anattā (ausencia de un Atman o alma), que puso su hacha en la raíz 

de la cosmología hindú, la teología y la psicología, y de paso golpeó al sistema de castas; 

y de hecho a toda la moralidad aceptada”. 

Bibliografía 

DuQuette, Lon Milo (2003). El Magick de Aleister Crowley: Un Manual de los rituales de 

Thelema. San Francisco y Newburyport: Weiser. ISBN  1578632994 . 

Fuentes 

Crowley, Aleister. (1973). El corazón del Maestro. Montréal: 93 Publishing. 

____. (1996). Ensayos pequeños hacia la verdad. Tempe, AZ: New Falcon Publishing 

____. (1974). Equinoccio de los Dioses. Nueva York, Nueva York: Gordon Press. 

Thelemapedia. (2004). Aeon . Consultado el 16 de abril, 2006. 

 

-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

Soror Asentah, en el contexto del Año Nuevo Thelemico (IVxvi) ha querido compartir 

con nosotros sus reflexiones en torno al significado del inicio del Eón de Horus y como 

esto redunda en nuestras vidas en un hecho de relevancia absoluta. Este ensayo lo 

publicamos íntegramente según sus percepciones e intuiciones personales en la 

búsqueda de estos tan interesantes significados. 



72 
 

El inicio del Eón de Horus. 

La magia ha coexistido siempre con el hombre, es inherente al hombre, vemos a este 

como un ente independiente, una propia estrella que contiene dentro de si un 

microcosmos y macrocosmos, que representa su relación con el universo y de este con 

su interior. 

Las religiones han existido a la par con el hombre, esto debido a que somos por 

naturaleza seres espirituales, por ende, desde las religiones paganas, contenemos 

dentro de nosotros la necesidad de una comunicación espiritual, de una búsqueda. El 

tema de las búsquedas espirituales, es ambiguo, a través del tiempo, han existido 

grandes profetas que han propuesto un camino para tal empresa. 

Grandes maestros enviados para demostrar a los humanos el camino a la realización 

interna, a la búsqueda del ser interior. Muchos profetizan la realización de esta 

búsqueda, a través de diversas pruebas, sacrificios y sobre todo de la fe. 

Desde el Eón de Isis (preeval) al Eón de Osiris (El dios sacrificado) la humanidad ha 

buscado esta realización, si bien las religiones paganas como Egipto y Mesopotámica 

con la civilización Sumeria, han aportado las bases de la naturaleza humana y la conexión 

con la magia que es de naturaleza humana, se encuentra en nuestras raíces ancestrales, 

y en nuestro subconsciente, desde los periodos prevales hasta la actualidad. 

El inicio del Eón de Horus, marca un nuevo destino de este trabajo a desarrollar, una 

nueva iniciación con la destrucción del dios sacrificado a una muerte dadora de vida. 

Osiris deja su trono a su hijo coronado y conquistador HORUS, el concepto de Horus es 

revelado en el especto de una nueva conciencia, pasando por los velos de la ignorancia 

espiritual a la verdadera experiencia. Después de pasar por todas las pruebas de nuestro 

ser y el conocimiento de uno mismo a través de nuestro propio árbol, y estados de 

conciencia, pasamos a la iluminación que es Horus, pero antes por un abismo. El abismo 

de los opuestos, el hermano de Horus es Seth, representante de todos los instintos 

animales dentro de las conciencias y esto se representa en realidad como el lado 

opuesto de nuestro templo, que es nuestro propio ser. 

Por esto el trabajo a realizar es la reconciliación de los opuestos, a través del despertar 

de la conciencia. La magia es un acto de la voluntad, que se desarrolla con el despertar 

de esta conciencia divina representada por el Dios Horus, dentro de la trinidad egipcia. 

De alguna forma, muchos profetas, indicaron a los hombres, que, para vivir esta 

experiencia espiritual, había que abandonarse a uno mismo, en el caso del Buda, 

Mahoma o el mismo cristo. Pero coincidían con una promesa, un algo primordial que 

entregar, una fe para una vida mejor, una vida perfecta. Experimentaron esto a través 

de viajes en búsqueda del ser interno, cuando retornaron, se encontraos que estaban 

solos, que la realización interna no era para tener una aspiración de una vida en el 

paraíso y perfecta, llagaron solos y pordioseros. 



73 
 

¿Qué se puede pensar de esto? ¿Qué es la realización interna, donde lleva la búsqueda 

y porque hay una búsqueda? ¿Muchas preguntas y muchos por qué? 

Hay uno que dijo con respecto a estos profetas, siendo el últimos de estos, “yo perdurare 

hasta el final, y al final no hay nada que perdurar” 

Entonces uno piensa que al final no hay nada, y que es la nada sino todo. Hay una gran 

cantidad de religiones y conceptos que se confunden, esto también debido a una mezcla 

de culturas paganas y cristianas, pero los símbolos y los números permanecen. 

El inicio del Eón de Horus, destruye estos conceptos y restablece uno, la búsqueda de la 

conciencia superior a través de la voluntad. Si bien es cierto que muchos escritores se 

basaron en la potencialidad de la voluntad para los trabajos de elevación de nuestro yo 

interior, Perdurabo tuvo el deber de restaurar los rituales en conformidad con la 

corriente del Eón, y restablecer por lo tanto los rituales lunisolares. 

El profeta del Eón, lo restableció de la forma adecuada a las instrucciones dadas en el 

libro de la ley, que procedía por el orden natural del universo. Con la palabra Thelema 

que es amor bajo la voluntad, inicia la corriente mágica 93. La llegada del equinoccio de 

los dioses el 20 de marzo de 1904 marca el inicio del Eón de Horus, el niño quien ocupa 

el lugar del padre Osiris en el oriente. 

El Eón da comienzo con los dictados del libro de la ley el 8,9 y 10 de abril de 1904, cuando 

se inicia la revelación suprema, este libro es dictado a Aleister Crowley, el profeta del 

Eón, en el Cairo Egipto. 

La estela de la revelación es descubierta por la mujer escarlata del profeta, Ourda (Rose 

Kelly) quien fue el canal a través se manifestaron los primeros pasos para la revelación 

del eón. La estela representa el desarrollo del verdadero trabajo mágico y las claves del 

libro materializadas. Nuit, Hadith y Ra- hoor-Khuit , es su aspecto superior. 

Nuit representa a la diosa del amor y del cielo estrellado, Hadith es el ardor de nuestro 

amor el fuego interno manifestado con el externo, y Ra hoor Kuit es el vigor de nuestra 

realización la fuerza a través de los planos de existencia, el descubrimiento de la 

conciencia superior en su aspecto elevado como HE-RU-RA-HA. (Ra-hoor- khuit y Hoor 

Phar krat). 

Para llegar a realizar el trabajo de la voluntad, y de la magia, el libro de la ley es la clave, 

ahí yacen las formas para realizar este trabajo, adecuado a los cambios que tiene este 

Eón, con respecto a la muerte e iniciación, la muerte es la dadora de vida. 

Aleister Crowley dedica su vida y su trabajo entero para este acto mágico, el de enseñar 

a los hombres este camino. “Ayúdame, OH guerrero Señor de Tebas, ¡en mi 

descubrimiento frente a los Niños de los hombres! 

De ahí se originan los trabajos mágicos en la búsqueda de nuestra verdadera voluntad 

que pertenece a nuestro santo ángel de la guarda, nuestro ser superior, quien yace en 

cada estrella y en cuál es deber y derecho de cada ser humano encontrar “El verdadero 



74 
 

trabajo mágico es el conocimiento y conversación con nuestro Santo ángel de la 

guarda”. 

El maestro Therion dedico su vida para trabajar con las formula dadas en el libro de la 

ley, descubriendo solo algunas, otras son indescifrables y otras serán descifradas por 

otros, hasta que la señora del dos de bastos tome su trono en el oeste y cambie el Eón 

y la formula sea unificada. 

El mundo cambia, a cada instante, y las civilizaciones son de su propio tiempo, con esto 

quiero decir, que el Eón de Horus se manifiesta en una civilización de niños, si uno da un 

vistazo al mundo actual y los conflictos en los cuáles se desenvuelve, ¿quien pude decir 

que la globalización es un orden? o que los conflictos sociales que se manifiestan son un 

pleito de niños (en un sentido general). 

El libro de la ley profetizo las guerras mundiales y sus consecuencias, las naciones 

individualistas, y rebeldes. 

La sociedad civil cambia, y se hace cada vez más indiferente a lo que sucede 

globalmente, la juventud se desvirtúa la plenitud la las libertades y las modas sueltas, 

los demonios del estrés y de la vanidad están en su apogeo, la vida acelerada y las 

demandas de los trabajos cotidianos, demandan la mayor cantidad de tiempo y vida. 

¿Donde está la espiritualidad y la búsqueda de ella? 

Siempre está, somos niños que se confunden dentro de sus corrales, pero dentro de 

nosotros siempre está el espíritu, vive en nuestro interior, silenciado por la dominación 

de las falsas ilusiones que provocan el llanto de los niños, las falsas creencias de los 

dioses históricos, “OH Hombre tanto los dioses como los hombres son unos tontos”. 

Hay una frase del libro de la ley, en la primera parte La manifestación de Nuit. “El Khabs 

está en el Khu, no el Khu dentro de Khabs” 

El Khu es la materialización de la verdadera luz dentro de nosotros, de nuestra estrella, 

los velos negativos que cubren nuestros estados elevados de conciencia ,son los cuales 

debemos pasar a través del conocimiento de nuestro propio universo y su conexión con 

el macrocosmos, es darnos cuenta que somos estrellas, en el espacio infinito dentro del 

cuerpo de Nuit, la luz por lo tanto está dentro de nosotros, por lo que debemos pasar 

de lo denso a lo sutil, y destruir los velos negativos de la existencia ordinaria a través de 

la realización de la voluntad. 

Cada estrella es en sí misma, perfecta, contiene el bien y el mal en ella, misma, por lo 

que su esencia material, será una representación de su verdadera luz primordial. Aquí 

el axioma hermético de Trismegisto “Lo que es arriba es abajo”, por lo tanto, volvemos 

a los opuestos, estos deben ser reconciliados y superados, en esto consiste la evolución 

y los actos mágicos. 

Por tanto, no hay que adorar la forma (khu) ya que esto sería una ilusión, otro velo bajo 

los velos de Paroketh. La potencialidad está en el Khabs, y es la única verdad que existe 

para la estrella. 



75 
 

Esta es unas de las primeras revelaciones de Aiwass, que es el ente descarnado, que 

dicta el tripartito libro de la Ley. Aiwass es el santo ángel guardián del profeta, quien se 

encarga de la expansión de la ley de Thelema más allá de su propio ser, ya que la ley y 

el libro está más allá de el. 

Por lo tanto, el concepto principal de la Magia de Horus está expuesto, los rituales están 

establecidos, las ordalías escritas. “La magia existe en quien la práctica”. 

AUM HA. 

Soror Asenath 

------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

A-MOR 

ANALISIS DEL AMOR DE TIPO INICIÁTICO 

Por DAVID BETH 

“Debo decirte el misterio que recibió mi alma de forma secreta de mis cinco sentidos 
externos y comunicado a mis sentidos internos. Mi pensamiento contempla a la Amada 
con el ojo de mi fantasía, y me maravillo en mi embriaguez sin vino, y me entusiasmo en 
las profundidades de mí ser con un gozo que viene de mí mismo, y mi corazón danza, y 
mi espíritu es mi músico. Cada órgano de los sentidos me une con los Suyos, y mi unión 
incluye la raíz de cada uno de mis cabellos”. 

 Umar Ibn al-Farid 

Este ensayo fue inspirado por una discusión sobre el significado y uso del Amor en un 
contexto iniciático. Las ideas que siguen podrían servir de inspiración para los pocos 
verdaderos guerreros y exploradores esotéricos que han elegido el “sendero sin piedad” 
(frase tomada de la Gnosis Cósmica que denota el sendero primordial Luciferino- 
Saturniano) y que han renunciado a todo y sacrificado todo a una vida dedicada a la 
plena caballería esotérica. A continuación compartiré puntos de vista iniciáticos basados 
en verdades metafísicas dadas a mí en el pasado por mis maestros de la Caballería 
Hiperbórea Universal (Fraternitas Borealis) de la Gnosis Cósmica y Gnosis Vudú, dos 
tradiciones que se complementan plenamente y que trabajan sobre líneas similares. No 
hay necesidad de decir que sus principios son los míos propios. 

A veces las verdades e ideales esotéricos pueden ser duros de aceptar, o contradicen 
nuestras ideas profanas y nuestro status quo, y a menudo reaccionamos al principio de 
forma fuertemente antagónica a ellos. Pero como verdaderos magos y gnósticos 
debemos dejar de lado todo sentimentalismo y tratar de acceder a la raíz de las cosas. 
Debemos resistir a la inclinación de seguir y aceptar solamente lo que nos parece 
agradable – a menudo esto es ya una trampa metafísica. Para alcanzar el verdadero éxito 
esotérico debemos vencer nuestros propios prejuicios y escapar de nuestra zona de 
comodidad. Mientras podamos ser capaces de crear y dar forma a nuestro propio 
universo (mágico), los instrumentos con los que conseguir esto, y las verdades que 



76 
 

reinan en este universo, son universales – y no debemos permitir a nuestros miedos y 
preferencias profanas distorsionar y debilitar los poderes imponentes que hay a nuestra 
disposición. No debemos permitir que las fuerzas de los arcontes y del demiurgo nos 
cieguen continuamente. Es necesario tener estas cosas en mente para beneficiarse 
plenamente de mis escritos porque no intento agradar a nadie. No soy un enunciador 
de “verdades convenientes” y sé que esto encontrará la plena apreciación de los pocos 
hombres y mujeres escogidos que los espíritus han preparado para este trabajo en su 
única forma maravillosa. 

Eros y Amor son áreas cruciales para los adeptos de nuestra tradición (Voudon Gnostic 
y Kosmic Gnostic respectivamente) porque trabajamos en una corriente mágica sexual 
y de éxtasis. Percibimos la manifestación divina y emprendemos la transformación 
espiritual personal contemplando, experimentando y conociendo íntimamente a Eros y 
Amor en un contexto esotérico. Los fenómenos del universo están unidos unos a otros 
por hilos de amor erótico. El amor erótico a todos los niveles es la gran fuerza vital, el 
prana que fluye a través del cosmos, la libido cósmica. El término Amor ha sido usado 
de forma amplia en el campo oculto y espiritual y quiero compartir algunas ideas y 
pensamientos sobre el tema. Se supone que éste no es un ensayo sobre magia sexual 
sino sobre el área relacionada con el amor, Amor esotérico y en alguna extensión Eros. 

Lo primero que debemos hacer si queremos investigar este campo es separar la idea 
oculta y mágica de Amor del término profano y romántico del término amor. El Amor 
místico y oculto no es el mismo que el amor romántico y profano. 

El amor en todas sus formas es uno de los sentimientos, motivaciones e impulsos más 
fuertes del ser humano. No obstante, el hombre profano se queda atrapado con mucha 
frecuencia en conceptos de amor que le encadenan al mismo. Los poderes arcónticos y 
demiúrgicos usan esta necesidad de amor para mantener su agarre sobre la mente y el 
alma del hombre. Cuando una persona se enamora, se hace a menudo inestable y pierde 
toda su razón. Es más vulnerable a los poderes de las fuerzas del mal que desean 
mantenerle esclavizado y que de esa forma construya su propia realidad de acuerdo con 
el amor “romántico.” Oímos expresiones como “alma gemela”, “mitad perdida”, “amor 
verdadero”, etc., como resultado de una persona proyectando sus ideales y esperanzas 
y miedos profanos sobre otra persona, creando una fantasía – con frecuencia no de 
acuerdo con la realidad y sentimientos recíprocos-. Lentamente se hace adicto y 
dependiente de la proyección de su amor. Por supuesto, raramente nadie admite esto 
o pueda incluso verlo cuando sucede; y asegurará que este amor es único y verdadero. 
Todos hemos visto esto y probablemente lo hemos sentido en algún momento de 
nuestras vidas. También sabemos lo que se siente y lo que sucede cuando tal relación 
falla: caemos en las profundidades de la desesperación y del infierno, con todas las 
esperanzas y sueños hechos pedazos, y las proyecciones son desveladas como ilusiones 
y falsa dependencia. Muchos se rompen en tal situación (especialmente después de 
años de estar juntos) y nunca se recuperan. Los que lo hacen tienden a hacer el mismo 
error en la próxima relación, o se desilusionan y no se permiten amar a nadie más y se 
vuelven agrios. El amor profano y la proyección en una pareja ayuda a encubrir nuestros 
propios miedos y defectos, ayuda a dar brillo a nuestras debilidades personales y da 
fuerza (falsa). Esto es por lo que mantiene tan gran poder sobre el hombre, 



77 
 

especialmente sobre el no iniciado. Desgraciadamente, los buscadores del sendero 
oculto y espiritual son presa de los poderes de sirena del amor profano y romántico y 
comienzan entonces a comprometer toda su inspiración, llegando a ser dependientes y 
débiles. 

El iniciado (o iniciada) o el aspirante mago gnóstico de nuestra tradición, desea 
perfeccionar el Self. Desea llegar a ser independiente de los arcontes y sus poderes. 
Desea alcanzar la individuación completa dentro de sí mismo. El Amor, el Amor esotérico 
que contiene los poderes transformativos del Eros divino, puede, y en efecto debe, ser 
uno de los agentes más grandes en este proceso. La mayoría de los verdaderos adeptos 
de toda la historia conocían en algún grado la importancia del Amor en el trabajo del 
iniciado (entre otros muchos escritos sugiero a todo el mundo que esté investigando 
sobre la noción del Amor y Eros, las obras de los grandes santos sufíes, así como las 
obras de ciertas sectas de la tradición Tántrica Hindú). No es sorprendente encontrar a 
Aleister Crowley dando énfasis a la noción de Amor en su sistema de Thelema y, por 
supuesto, todos conocemos su famosa frase “Amor es la Ley, Amor bajo la Voluntad.” 
Se hace claro aquí que Crowley aseguró muchas veces que no se refería al amor 
romántico sino, entre otras cosas, al ardiente Amor del iniciado hacia la Gran Obra y por 
último hacia su propia divinización. Y por supuesto, el Amor en Crowley es una 
descripción de la Verdadera Voluntad, como sabemos a través de sus comentarios: 

Esto ha de ser tomado significando que, aunque la Voluntad es la Ley, la naturaleza de 
esa Voluntad es Amor. Pero este Amor es como si fuera producido por esa Voluntad; 
esto no se contradice con esa Voluntad; y si aparece contradicción surgirá en alguna 
crisis y será la Voluntad la que nos guiará de forma correcta. Así, mientras en el Libro de 
la Ley hay mucho de Amor, no hay ninguna palabra sobre Sentimentalismo. ¡El odio 
mismo se parece al Amor! “¡Luchad como hermanos!” Todas las principales especies del 
mundo entienden esto. El Amor de Liber Legis es atrevido, viril, incluso orgiástico. Hay 
delicadeza, pero es la delicadeza de la fuerza. Poderoso, terrible y glorioso como es, no 
obstante, no es más que el pendón sobre la lanza sagrada de la Voluntad, la inscripción 
grabada en las espadas de los Caballeros-monjes de Thelema. 

-Aleister Crowley, Liber II: El Mensaje del Maestro Therion-. 

Y en realidad la tradición que trabajamos es una tradición de guerreros, de guerreros 
monjes solitarios, masculinos y femeninos, que se unen en los lazos de la camaradería y 
compañerismo sagrados. Nuestro trabajo es nórdico y Saturniano en muchas formas 
(Michael Bertiaux en el 4º Curso del Monasterio de los Siete Rayos, incluso se refiere a 
la Orden Interna del Vudú Gnóstico como una Hermandad Atlante de Saturno). La 
Fraternitas Saturni, que trabaja de forma diferente a nosotros, se adhiere al dictado de 
Crowley - Amor sin piedad”, para dar énfasis a la naturaleza del sendero. 

El verdadero adepto de la Gnosis Cósmica y de la tradición Vudú Gnóstico superior es 
un adepto que sigue un sendero individual pero que también reconoce la vocación al 
sacerdocio del Eros divino. Será dirigido hacia delante por el legendario furor sagrado, 
una energía misteriosa y poderosa que le ayudará a sobreponerse y caminar por donde 
otros fallan. El furor sagrado, ese frenesí daemónico, le permitirá sacrificar todo a su 
causa y abandonar todo, y si llega a ser necesario, a arriesgar todo. (El furor sagrado o 



78 
 

esotérico es una fuerza misteriosa e irresistible, no humana, utilizada por el iniciado 
cósmico. David Beth, The Sacred Furor of the Kosmic Adept). Tal adepto es también: 

...el ensoñador esotérico, que sueña el mito de la resurrección cósmica y el Amor 
gnóstico eterno que busca para que se haga carne”. 

(David Beth, The Kosmic Resurrection, ensayo no publicado de la Fraternitas Borealis) 

Sus camaradas cósmicos escogidos en todos los rincones de la tierra que han establecido 
zonas de poder de las Órdenes serán su soporte, y la idea de Amor que comparten es el 
Amor del iniciado. 

Para los adeptos de la corriente Cósmica, Parsifal, la forma arquetípica del monje- 
guerrero, se convierte en un ideal. El mito de Parsifal nos dice que el héroe consiguió el 
Grial y, en términos Jungianos, su individuación suprema, su totalidad esotérica – no 
mediante el amor o gracia de Dios – sino mediante su inherente furor sagrado. El furor 
lo condujo siempre hacia delante contra todas las pruebas y le capacitó para 
sobreponerse y sacrificar todo. Aparte de este furor indispensable, Parsifal también 
llevaba consigo el “recuerdo de una amada.” Algo de tal importancia central para él para 
el éxito de su búsqueda que se lo aconsejó también a su amigo Gawaine. Este icono 
poderoso, el recuerdo de la Amada, no es el recuerdo de una mujer específica sino la 
imagen de la Soror Mystica, la consorte final de los alquimistas. La meta de Parsifal, y de 
nosotros como iniciados de esta Gnosis, no es alcanzar el Samadhi (porque éste sería el 
sendero del santo), la fusión con el Ser primordial. Nosotros, a la manera Luciferina, 
aspiramos e lo que en el esoterismo hindú se llama Kaivalya, Personalidad Absoluta, 
emancipación y soledad final. Nuestra meta es el “aislamiento cósmico del Cristo 
ascendido.” Ésta es la vía del mago-gnóstico, el Siddha tántrico, el héroe alquímico del 
Grial. 

Viniendo a nosotros en la Fraternitas Borealis en linaje directo están las enseñanzas 
secretas del hermetismo de los trovadores alemanes y provenzales y los Fideli d'Amore 
del norte de Italia. Sus cantares sobre la búsqueda del Grial, y su poesía de amor en su 
esencia relata un ciclo iniciático disfrazado en simbolismo erótico y heroico para 
ocultarlo al profano. Estos viajeros esotéricos del Amor, practicaban, a diferencia de sus 
primos sufíes, cierto tantrismo alquímico del Sendero de Mano Izquierda. Con base en 
una compleja metafísica del Amor, la unión de los opuestos y lo Divino, estos adeptos 
trabajaban rituales y grados de iniciación (Julio Evola en El Misterio del Grial describe 
cuatro grados jerárquicos: liquefatio, langour, studium y extasim). Si tenía éxito, el 
adepto alcanzaría un estado andrógino. Con la ayuda de ritual mágico sexual finalmente 
alcanzaban la resurrección final e individuación en la personalidad absoluta. En la 
alquimia, los estados correspondientes son Nigredo, Albedo y Rubedo, la resurrección 
en la energía-materia inmortal. 

La Soror Mystica mágica, la mujer que está siempre al lado del alquimista, es también la 
novia mágica del amor esotérico de los trovadores. Ella es la Yogini y Parastri, la novia 
iniciada del Tantrismo. No debemos confundir esta novia esotérica con una amante o 
pareja física particular que pueda estar unida a nosotros en nuestra vida. Más bien 
debemos “llevar el rostro de nuestra Amada” en nuestra alma y ser capaces de 



79 
 

proyectarla a voluntad, o cuando sea posible. Una ayuda muy importante en este 
proceso es la práctica de la imaginación activa esotérica. En este contexto significa la 
habilidad de proyectar lo femenino divino, la Sophia Aeterna, en una persona viva. 
Conforme más se desarrollan las habilidades de la imaginación activa, más completa se 
hace la sustanciación mágica y más intenso el trabajo mágico y espiritual y sus 
resultados. 

Es fundamental en este trabajo, especialmente en su expresión cósmica, un 
entendimiento del mundo como polaridades. Cuando luchamos por el estado andrógino 
debemos dominar las polaridades de lo masculino y lo femenino dentro de nosotros 
mismos, y esto sólo es posible si somos capaces de reconocer las cualidades y 
posibilidades esotéricas inherentes de lo masculino y lo femenino y usarlas de forma 
simbiótica. Reconocemos el significado esotérico de los mitos que une a cada dios o 
héroe, cada poder trascendente, a una novia o esposa femenina correspondiente – 
Shakti, que también significa “Poder.” En la mitología griega Hebe fue dada al héroe 
Heracles como esposa, en Egipto las mujeres divinas ofrecían flores de loto, símbolos 
del renacimiento y clave de la vida, al rey. En el Norte, las Valquirias representan las 
fuerzas del destino y las victorias del guerrero. Las mujeres son vistas aquí de forma 
esotérica como dispensadoras de lo sagrado, como portadoras de una vida que ánima, 
libera y transforma al ser común. La Fraternitas Borealis enseña que para que un hombre 
o una mujer alcance las alturas del desarrollo espiritual, el principio viril y conquistador 
del hombre debe ser unido mágicamente con el principio femenino potencialmente 
liberador y transfigurador de la mujer. 

Por supuesto, es muy posible encontrar amor romántico y profano en una pareja que 
puede servir como una personificación de la novia mística. No obstante, nunca debemos 
confundir a la pareja “profana” con la Soror Mystica real (o el Héroe real en el caso de 
la mujer). Hacernos dependientes -nosotros mismos y nuestra salvación- de una persona 
en particular es un grave peligro y un error fatal. Henry Corbin, el gran erudito y 
visionario del Sufismo afirma: 

“Este fenómeno supone, en efecto, que el fiel de amor (Sufí) ha tomado consciencia de 
que esta imagen no es exterior sino interior a su ser; o, mejor dicho, es su propio ser, la 
forma del Nombre divino que lleva consigo al nacer al ser. Y el círculo de la dialéctica de 
amor se cierra sobre esta experiencia fundamental: “El Amor (Amada o Amado) está 
más próximo al Amante que su vena yugular.” Proximidad tan excesiva que empieza 
precisamente a actuar como velo. Por eso el novicio, todavía sin experiencia espiritual, 
dominado por la imagen que invade todo su ser interior, va sin embargo a buscarla fuera 
de sí mismo, en una búsqueda desesperada de forma en forma del mundo sensible, 
hasta que regresa al santuario de su alma y se da cuenta de que el Amor (Amada o 
Amado) real es tan interior a su ser que ya no busca el Amor más que por la Amada o 
Amado interior. En la búsqueda como en el retorno, el sujeto activo en él sigue siendo 
la imagen interior de la Belleza irreal, vestigio de la contrapartida trascendente o 
celestial de su ser; es ella quien le hace reconocer toda figura concreta en su semejanza, 
pues es ella la que, de ahí en adelante, antes incluso de ser consciente de ello, le ha 
investido con su función teofánica. (Henry Corbin, Imaginación Creativa en el Sufismo 
de Ibn Arabi). 



80 
 

El Amor ardiente y el fuego por la Amada interior debe siempre arder de la forma más 
brillante y ella estará con uno siempre y será su colaboradora en el laboratorio alquímico 
de transformación Luciferina. 

En este punto, debo repetir de nuevo que no estamos hablando aquí de éticas 
materialistas o morales y que debemos separar estrictamente las ideas profanas de 
amor de nuestro trabajo de Amor esotérico, aunque por supuesto puede haber puntos 
de conexión. 

Cuando hablamos de tal trabajo, no intentamos devaluar a la Mujer o al Hombre, o 
convertirlos en simples objetos de iniciación personal. Al contrario, con nuestro trabajo 
puede añadirse una nueva dimensión sagrada a cualquier tipo de relación o incluso 
encuentro sexual. Este trabajo es simbiótico en muchas formas y hombre y mujer deben 
trabajar juntos, totalmente libres de ideas profanas de ética e ideales mundanos. 
Debemos desenterrar las verdades cósmicas y universales que nos ayuden a alcanzar 
nuestras metas mágicas y espirituales – después de todo, esto es por lo que hemos 
empezado en este sendero – y debemos tener cuidado de no ser contaminados o 
distraídos importando nuestras ideas profanas y mundanas a nuestra región 
espiritual/oculta. Si nuestro sendero nunca se aparta de nuestras zonas cómodas y 
conformamos nuestra espiritualidad y ocultismo según nuestros prejuicios es que 
hemos caído en la trampa de los arcontes. ¿No es la primera meta del verdadero 
ocultismo y de la auténtica espiritualidad la rotura de encuadres, quemar por completo 
el status quo, la valerosa integración del lado oscuro? Pienso que esto es lo que nos hace 
decir a la gente las cosas tal como son, no las que les agradan – por eso los que se atreven 
de verdad y se embarcan seriamente en este viaje tienen más posibilidades de tener 
éxito en su atrevida aventura. 

En las leyendas y tradiciones de nuestra corriente, esta iniciación gnóstica secreta se 
dice que proviene de un pasado remoto, del continente polar Hiperbóreo, donde las 
sacerdotisas del Amor y Eros mágico, Morsana y Allouine, aparecieron juntas con las 
mujeres que, en la leyenda del Grial, curaban al guerrero herido y al rey enfermo. 

En Occidente, este conocimiento iniciático fue destruido y perdido con los Cátaros y las 
Órdenes de Caballería, con el Minnesänger, los Fideli de Amore y los Trovadores. 

Con sus fuerzas superiores los poderes de la contra-iniciación (como la mayoría de las 
Iglesias Cristianas exotéricas) han tratado una y otra vez de aplastar este conocimiento 
y transmisión gnósticos. Pero a pesar de sus intentos de asesinar la forma sagrada de 
Amor esotérico y magia sexuales, los secretos y modos de iniciación sobrevivieron en 
algunos cultos de adeptos polares y fueron infundidos también en el Soberano Santuario 
de la Gnosis Vudú. 

La iniciación hermética de Amor ha sido casi destruida y olvidada. E incluso en círculos 
ocultos la noción del Amor esotérico está a menudo distorsionada y mal interpretada, 
dando por resultado confusión y error. El sendero del “amor sin amor” del guerrero 
espiritual Saturniano, del trovador, es el misterio del Grial. El amor del hombre y la mujer 
profanos está simbolizado por la Iglesia de Roma y su cristianismo materialista y 
escapista. 



81 
 

Como adeptos del mito Hiperbóreo, debemos buscar de nuevo más allá de novelas e 
historias, en lo que es en verdad el conocimiento hermético y el sendero del Amor de 
los caballeros iniciados del Grial y el Minnesänger. Debemos buscar detrás de la palabra 
escrita y su lenguaje para descifrarlo con nuestro conocimiento e iniciación esotéricos 
que nos ha sido pasados desde nuestros antepasados espirituales. 

Para el iniciado Hiperbóreo/Saturniano el Amor no significa lo que mismo que para la 
gente de hoy día. Un análisis simple de la palabra Amor puede demostrar esto. La 
palabra Amor es una palabra codificada porque si la decimos al revés se transforma en 
Roma. Por eso los iniciados de nuestra tradición recibimos lo opuesto a Roma, a todo lo 
que representa Roma con su dogmatismo. Además, cuando rompemos el término Amor 
en A y Mor, recibimos “Sin Muerte” o “No Muerte.” Por eso la forma de iniciación de A-
Mor nos lleva a la inmortalidad. Éste es el sendero de iniciación totalmente opuesto al 
exotérico de la Iglesia de Roma. Es el sendero de Eros y un Cristianismo esotérico, 
sugerido por maestros tan diferentes como Meister Eckart, C.G. Jung, Herman Hesse, 
Ludwig Klages y también Michael Bertiaux. 

La resurrección del Cristo interno en el alma de uno es central para este sendero 
iniciático hermético. Podemos por ello ver por qué Roma trató de destruir el Amor y casi 
ha tenido éxito al hacerlo. Podemos leer sobre el amor en novelas y libros, el amor por 
el prójimo y la humanidad, ese amor universal de las iglesias y los profanos no tiene nada 
que ver con el Amor sin amor y sin piedad del iniciado Hiperbóreo y del Vudú Gnóstico 
superior. 

“El Hombre Cósmico no “ama” (en el sentido profano), arde en su propia llama. En el 
mejor caso el “otro” es la mecha de la vela. A menudo, no obstante, sólo los árboles, los 
acantilados y las tormentas son lo bastante ricos para esto”. 

Ludwig Klages, “Rhythmen und Runen” 

Este Amor polar que enseñamos es el sendero a la inmortalidad metafísica, el verdadero 
Grial, es su estricta disciplina, tan frío como el hielo y tan cortante como una espada. 

------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

BAFOMET COMO UNA DIOSA FEMENINA? 

(muy diferente del Baphomet de Eliphas Lévi o del satanismo moderno) 

Por Lucian Sethos PARA OTPS 

¿Por qué la O9A ve a Baphomet como una diosa? 

Fundamentos doctrinales, históricos y simbólicos 

Para la Orden de los Nueve Ángulos, Baphomet no es un demonio masculino ni un ícono 
andrógino, sino una divinidad femenina oscura, vinculada al acausal, a la naturaleza, al 
sacrificio, a la muerte y a la regeneración. 



82 
 

Este enfoque es único dentro del panorama esotérico occidental. 

1. Baphomet = La “Señora de la Tierra Oscura” 

En los textos fundacionales de ONA (especialmente The Grimoire of Baphomet – Dark 
Goddess), Baphomet es presentada como: 

 una antigua diosa telúrica, 
 asociada a la fertilidad violenta, 
 a la regeneración a través del sacrificio, 
 y a la transformación iniciática. 

Es decir: no es un demonio medieval, sino un arquetipo femenino primigenio, 
comparable a: 

 Lilith 
 Hécate 
 Inanna 
 Kali 
 La “Señora de los Animales” paleolítica 

Es una Diosa Oscura, no un “Satán” masculino. 

2. Diferencia con el Baphomet andrógino de Lévi 

El Baphomet más conocido (Eliphas Lévi, siglo XIX) es: 

 masculino, 
 barbado, 
 con senos, 
 sentado como jeroglífico alquímico de la unión de opuestos. 

Pero la ONA rechaza esa interpretación moderna y la considera: 

un producto del ocultismo masónico-occidental, desconectado de tradiciones arcaicas. 

En su lugar, elige rescatar una figura pre-cristiana, bárbara, femenina y sangrienta, más 
cercana a las religiones tribales europeas que al ocultismo renacentista. 

3. Etymología esotérica según ONA 

La propia ONA afirma que el nombre Baphomet deriva de raíces indoeuropeas 
relacionadas con: 

 “ba–fa” = nacimiento, origen, vientre 
 “met / mat” = madre, materia (como en mater o matrix) 

No de Mahomet ni de “Bapho-métis” (bautismo de sabiduría). 



83 
 

Por eso, en la ONA: 

Baphomet = Madre Oscura / Matriz de lo Acausal 

4. Relación con el “sacrificio” (culling) 

Para la ONA, Baphomet representa: 

 la energía fértil que devora para regenerar, 
 la muerte ritual como acto de retorno a la Tierra, 
 la liberación de potencial acausal a través del sacrificio. 

Este aspecto es explícito en: 

 Culling: A Guide to Sacrifice 
 The Grimoire of Baphomet 

Desde una mirada antropológica, este Baphomet femenino es: 

 una diosa de la caza, 
 la tierra que consume sangre, 
 la guardiana de los ciclos de vida-muerte-renovación. 

Se parece más a Kali o Ishtar que al Baphomet masónico. 

5. Baphomet como “la energía acausal femenina” 

En la cosmología ONA: 

 lo causal = tiempo, materia, forma 
 lo acausal = eternidad, caos creativo, matriz pre-forma 

El aspecto acausal es considerado femenino, porque: 

 es generativo 
 es expansivo 
 no está limitado por forma ni tiempo 
 constituye el origen y el fin del ser 

Por eso, desde la doctrina ONA: 

“Lo acausal es femenino; por lo tanto, Baphomet —como puerta a lo acausal— debe ser 
una Diosa.” 

6. El rol iniciático: sacerdotisa, madre, destructora 

Baphomet en ONA encarna una tríada arquetípica: 



84 
 

1. Madre (creación, gestación, energía telurica) 

2. Sacerdotisa (sabiduría acausal, trance, metamorfosis) 

3. Destructora (muerte ritual, sacrificio, disolución del ego) 

Esto acompaña las etapas del “Seven-Fold Way”, especialmente: 

 la Internal Adept Retreat (retiro solitario de 3 meses), 
 la Abyss Crossing, 
 la alquimia del “sinister femininity”. 

7. La mujer como encarnación ritual de Baphomet 

En varios manuscritos, se dice explícitamente: 

“A woman may presence Baphomet more fully than a man.” 

Por eso, en rituales ONA: 

 la sacerdotisa ocupa un rol central, 
 se concibe como encarnación temporal de Baphomet, 
 y sirve como canal del acausal. 

Esto es muy diferente del satanismo tradicional, donde la figura femenina suele ser 
secundaria. 

8. Influencias posibles (desde la academia) 

El Baphomet femenino de ONA parece inspirado —al menos estructuralmente— en: 

 las Diosas Negras indoeuropeas (Frau Holle, Percht) 
 las diosas neolíticas europeas (Gimbutas) 
 Kali y Durga (Shaktismo) 
 Ishtar/Inanna 
 la Señora de los Animales (Chamanismo prehistórico) 
 el culto templario reinterpretado 

La ONA mezcla sincretismo con invención ideológica moderna. 

Conclusión: 

La ONA ve a Baphomet como una Diosa porque su cosmología considera que el poder 
acausal —origen del universo, transformación profunda y muerte iniciática— es 
intrínsecamente femenino. Baphomet es la encarnación de esa matriz oscura, anterior 
a la forma y al tiempo. Su figura femenina simboliza regeneración, destrucción, 
iniciación y retorno a la Tierra, y cumple un rol central en la magia, el sacrificio y la 
filosofía del grupo. 



85 
 

------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

BAFOMET COMO DIOSA PARTE II 

Introducción 

La Diosa Oscura es a menudo llamada Baphomet, quien es descrita, de acuerdo a la 
tradición oral de la Orden de los Nueve Ángulos, como: 

Una siniestra entidad femenina, la Señora (y Madre) de la Sangre. De acuerdo a la 
tradición, es representada como una bella mujer madura, desnuda desde la cintura 
hacia arriba, que sostiene en su mano la cabeza cercenada de un hombre. En tiempos 
antiguos, como nuevamente en este nuevo milenio, era y es a Baphomet a quien se 
dedicaban sacrificios humanos. 

Sin embargo, a menudo – como en tiempos pre-ONA (esto es, antes de que la tradición 
fuera dada y descrita mediante el nombre ONA) – la Diosa Oscura no era llamada 
directamente por un nombre, como, por ejemplo, al final del texto instruccional La 
Entrega, donde Mallam es sacrificado en una ceremonia comunal, y donde Lianna dice 
“[El Satanismo] no es la vía que sigo. Mi tradición es diferente, mucho más antigua.” 

Comprendido esotéricamente, un arquetipo es: Una particular presenciación causal de 
una cierta energía acausal y está, por tanto, emparentada con un tipo de ser viviente 
acausal en lo causal (y, por tanto, “en la psique”): nace (o puede ser creado, por medios 
mágicos), vive, y luego ‘muere’ (deja de estar presente, de ser presenciado) en lo causal 
(es decir, su energía en lo causal cesa). 

Por tanto, la Diosa Oscura en general, y Baphomet en particular, pueden ser 
consideradas como tipos de seres vivientes, manifestadas más a menudo en nuestra 
mente [1] pero también capaces de volverse presentes en nuestro continuum causal [2]. 

Mythos y Tradición Oral 

De acuerdo a la historia oral de la ONA [3] la antigua tradición heredada por el actual 
Gran Maestro fue llevada por muchas generaciones y por Adeptos en su mayoría 
solitarios, que instruían a unos pocos individuos selectos. Además, debiera 
comprenderse que: (1) la tradición existió principalmente en las áreas rurales de South 
Shropshire y en las Marcas Galesas; (2) con unas pocas excepciones notables (una siendo 
el actual Gran Maestro), todos los que han mantenido y transmitido la tradición, y 
quienes han instruido a los candidatos, eran mujeres; (3) la tradición – nunca llamada 
por ningún nombre en particular ni descrita por término alguno – consistía 
principalmente en canto esotérico; el mythos de los Dioses Oscuros (incluyendo relatos 
como los que últimamente se han contado en las historias de Sabirah y Jenyah), ciertas 
ceremonias (como La Ceremonia de la Reclamación), la propiciación de ciertas fuerzas 
naturales por medio de un sacrificio comunal, y similares; y (4) una caracterización 
ficticia de una muy reciente Maestra/Señora de la Tierra es el personaje de Lianna en La 
Entrega, escrito que da un antecedente, y unos pocos detalles acerca de, la antigua 
tradición en sí. 



86 
 

Además, el relato instruccional “Rompiendo el Silencio” es un relato ficticio del 
despertar (el desarrollo) de una joven Rounwytha, manifestada en el personaje de 
Rachael [4]. Rachael, por ejemplo, encanta naturalmente, con palabras o rituales o 
ceremonias, y forma una conexión empática natural con el área en la que vive, y tiene 
(siendo una Rounwytha, aunque joven) la habilidad natural de provocar, de inducir, en 
su amante (Diane) una profunda e intuitiva comprensión de la importancia de lo 
femenino y de la Naturaleza. 

Rompiendo el Silencio también contiene un antiguo texto tradicional que encomia lo 
femenino: 

¡Laven sus gargantas con vino 

Porque Sirio retorna 

¡Y nosotras estamos cálidas y despreocupadas! 

Antes de que YO ESTUVIERA, eras ciega: 

mirabas, pero no podías ver; 

Antes de que YO ESTUVIERA, eras sorda: 

Podías escuchar sonidos, pero no podías oír. 

Antes de que YO ESTUVIERA, pululabas con los hombres, 

pero no disfrutabas. 

¡YO LLEGUÉ, abrí mi cuerpo y 

te brindé placer, dulzura, comprensión y amor! 

Mis pechos te complacieron 

y trajeron oscuridad y gozo… 

(Synistry: The Dark Daughters of Baphomet) 

La Señora de la Tierra como Arquetipo Siniestro 

 

En contraste con casi cualquier otra manifestación de la Senda de la Mano Izquierda, en 
Occidente – y en fuerte contraste con todos los otros grupos que dicen ser o que se 
describen a sí mismos como satanistas – la ONA siempre ha estado sesgada hacia el 
aspecto femenino de Lo Siniestro. Por ejemplo, la mayoría de las nexiones tradicionales, 
tanto en el Viejo Mundo (Inglaterra) como en el Nuevo Mundo (Estados Unidos y 



87 
 

Canadá) están organizados y liderados por Maestras/Señoras de la Tierra, tal como la 
ONA siempre ha tenido muchas nexiones Sáficas (por ejemplo, The Dark Daughters Of 
Chaos, en Inglaterra). Controversialmente, grupos como la Golden Dawn, la OTO, el 
Templo de Set y la Iglesia de Satán, todos han sido dominados por hombres y son 
redolentes de aquel ethos de postura masculina del Homo Hubris, que es anatema para 
la Empatía Oscura y para la gentileza del Adepto bien educado. 

Además – como se insinúa en muchos textos ONA, tales como El Rito de los Nueve 
Ángulos y La Ceremonia de la Reclamación [5] – la ONA enfatiza que es la hechicera 
femenina (“la sacerdotisa”) quien es una de las más importantes llaves para abrir una 
nexión hacia lo acausal, y es a través de ella que las energías acausales fluyen cuando se 
realiza una ceremonia para abrir una nexión. 

Como alguien escribió respecto a la descripción de la mujer en la ficción siniestra de la 
ONA: En general, de tales descripciones – y del mythos de la ONA en general – puede 
decirse que empoderan a la mujer; que las describen de aquella manera que se ha 
negligido hace mucho, especialmente en el Occidente aún materialista y dominado por 
los hombres. Sin embargo, este empoderamiento, debiera notarse, está basado en “lo 
siniestro”: en la existencia de habilidades y destrezas ocultas, esotéricas, paganas y 
profundas en las mujeres que tienen un importante rol que jugar, y de hecho vital, en 
nuestra evolución general y la de nuestras propias vidas. Más aún, es uno de los 
objetivos declarados de la ONA el desarrollar tal carácter, tales cualidades, tales 
destrezas ocultas, en la mujer, y seguir La Siniestra Vía Séptuple es considerado el medio 
para lograrlo. 

Además, la descripción de la ONA sobre tales mujeres – su explicación del principio 
femenino oscuro – es muy interesante puesto que se aleja, y de hecho está en marcado 
contraste con, el “principio femenino” tanto del “feminismo” político que ha llegado a 
ser más que prevalente en las sociedades occidentales, como de aquel particular ethos 
femenino que muchos grupos paganos y wiccanos “de luz blanca” y de la Senda de la 
Mano Derecha han intentado manufacturar. 

Este feminismo político es básicamente un intento de hacer que las mujeres imiten el 
comportamiento, la personalidad, el ethos, de los hombres – de lo que esencialmente 
tratan los estridentes llamados por la “igualdad”, y como tal, es a menudo una negación 
del carácter, y de aquellas cualidades y habilidades únicas que corresponden a las 
mujeres. El feminismo de tipo pagano y wiccano es más a menudo una visión 
somnolienta, pseudo-mística, de un “pasado perfecto” otrora mítico, o acerca de 
santurronerías como el “no dañar a nadie” – en rotundo contraste con las oscuras y 
siniestras andanzas del arquetipo femenino ONA, que más obviamente incluye usar el 
encanto sexual para manipular a aquellos hombres del tipo Homo Hubris “que se 
merecen lo que obtienen…” 

 

-The Occult Fiction of the Order of Nine Angles. 

El Retorno de la Diosa Oscura 



88 
 

Uno de los principales objetivos de la ONA es: 

Usar la dialéctica siniestra (y por ende la Magia Eónica y las genuinas Artes Siniestras) 
para ayudar y potenciar y hacer posibles tipos de sociedades enteramente nuevas para 
los seres humanos, con estas nuevas sociedades estando basadas en nuevas tribus y una 
forma tribal de vivir donde la única ley sea aquella de nuestros Guerreros Oscuros, que 
es la Ley del Numen Siniestro. 

-Una Breve Guía para la Filosofía Esotérica de la Orden de los Nueve Ángulos [Parte 1 y 
Parte 2]. 

Debería notarse – y debe ser enfatizado – que la Ley del Numen Siniestro se aplica tanto 
para hombres como para mujeres, y que no hay distinción entre guerreros masculinos y 
femeninos. Esto es, la única distinción que importa es vivir por el código que es la Ley 
del Numen Siniestro, de forma tal que, y por ejemplo, las disputas sean resueltas 
teniendo a un hombre o a una mujer de honor que sea altamente estimado/a por su 
honor y conocido/a por sus hechos honorables, arbitrando y decidiendo el asunto. 

Más aún, es posible, y de hecho probable, que la nueva forma tribal de vivir que 
evolucionará – y que remplazará a la abstracción del Estado-nación inerte, in-numinosa 
y dominada por los hombres y el Homo Hubris – virará hacia un nuevo y natural 
equilibrio entre hombre y mujer, hecho posible por la verdadera y natural equidad que 
la Ley del Numen Siniestro manifiesta y crea, y por el resurgimiento de la Señora de la 
Tierra como Arquetipo Siniestro. 

Porque, implícito en este arquetipo – como en todas aquellas que son Señoras de la 
Tierra (de las nexiones tradicionales o de otras maneras) – es que necesariamente la 
empatía oscura nos devuelve a una correcta comprensión y conocimiento de nuestra 
relación con otra Vida a través de una resonancia natural y esotérica con las 
emanaciones sin abstracciones de la Naturaleza y del Cosmos. Y es esta empatía oscura 
– esta resonancia natural, inefable, sin rituales, y esotérica – la quintaesencia de la 
antigua tradición, presenciada en el carácter, en la propia naturaleza, de una 
Rounwytha. La Señora de la Tierra – la hechicera guerrera – es, por ende, en esencia, un 
desarrollo evolucionario de la Rounwytha, donde lo práctico (manifestado por ejemplo 
en la Ley del Numen Siniestro y en una vida siniestra externa de hechos oscuros) se 
encuentra y se combina y se equilibra con el esoterismo de la empatía oscura. 

Es así que uno de los secretos de un Adepto masculino (y más aún, de un Maestro 
genuino) es su unificación de los opuestos dentro de sí mismo (por ejemplo, y en un 
lenguaje simbólico exotérico, los arquetipos representados por Satán y Baphomet), y el 
surgimiento de un individuo nuevo, más evolucionado, a partir de tal proceso alquímico. 
Manifestaciones de este nuevo tipo de individuo masculino (en términos de carácter) 
son la Empatía Oscura (una resonancia y una simpatía naturales y esotéricas con la 
Naturaleza, otros seres vivientes y el Cosmos), y la nobleza (la excelencia del carácter 
personal) que llegan al estar culturizado y poseer modales personales a la vez que se 
está preparado para morir para salvar el honor personal. Todo ello se contrapone en 
oposición directa al tipo de Adepto masculino hedonista que todos los otros grupos de 
la Senda de la Mano Izquierda, y de los llamados grupos satánicos, desean manufacturar 



89 
 

y que, de hecho, manufacturan, perpetuando así aquella especie untermensch del 
Homo Hubris. 

Nuestro arquetipo de La Diosa Oscura – nuestras hechiceras guerreras – son un medio 
por el cual nosotros mismos, y nuestra actual forma de vivir untermensch, serán 
transformados, porque: 

Δίκα δὲ τοῖς μὲν παθοῦσ- 

ιν μαθεῖν ἐπιρρέπει [6] 

y es a través de un verdadero πάθει μάθος que comienza una genuina transformación 
alquímica. Parte de este πάθει μάθος es, por supuesto, el Rito del Adepto Interno, en el 
cual la facultad de la Empatía Oscura puede ser descubierta y cultivada. 

De esta forma, la Diosa Oscura, Baphomet – Señora de la Sangre y Madre del Sacrificio 
– llega a ser tanto invocada como evocada, y así, presenciada en la Tierra, dado que: “Es 
de fundamental importancia – para la evolución individual y de cualquier otro tipo – que 
lo que es Oscuro, Siniestro o Satánico se haga real de una manera práctica, una y otra 
vez. Esto es, que lo que es peligroso, sorprendente, numinoso, trágico, mortífero, 
terrible, aterrador y que esté más allá del poder de los mortales ordinarios, del control 
de las leyes o del gobierno, sea manifestado. En efecto, los no-Iniciados (e incluso los 
Iniciados) necesitan constantemente recordar que tales cosas existen; que 
constantemente sean enfrentados “cara-a-cara”, y tocados, con aquello que es, o parece 
ser, inexplicable, incontrolable, poderoso y “malvado”. Necesitan recordar su propia 
mortalidad – los impredecibles e inexplicables “poderes del destino”, la poderosa fuerza 
de la “Naturaleza” …Esto quiere decir guerras, sacrificio, tragedia y disturbios… porque 
es uno de los deberes del Iniciado Satánico presenciar así lo oscuro, y preparar la vía 
para, o iniciar, el cambio y la evolución que siempre resultan de tales cosas…” 

Notas: 

[1] La psique del individuo es un término usado, en la Vía Siniestra, para describir 
aquellos aspectos de un individuo – aquellos aspectos de la consciencia – que están 
ocultos de, o que son inaccesibles o desconocidos para, el individuo. Básicamente, tales 
aspectos pueden ser considerados como aquellas fuerzas/energías que influencian o 
pueden influenciar al individuo de una forma emocional o de una forma sobre la cual los 
individuos no tengan control directo o comprensión de ello. Una parte de esta psique es 
lo que ha sido llamado “el inconsciente”, y algunas de estas fuerzas/energías de este 
“inconsciente” han sido, y pueden ser, descritas mediante el término “arquetipos”. 

[2] qv. El Grimorio de Baphomet. 

[3] Como se ha explicado muchas veces, estas tradiciones son simplemente tradiciones 
orales, y pueden o no contener ciertos hechos históricos, quedando para cada individuo 
hacer su propio juicio sobre ellas. 



90 
 

[4] Un relato de la vida real de un encuentro similar fue narrado brevemente en La Niña 
Diosa, publicado en la ahora difunta revista Exeat. Una versión expurgada fue luego 
publicada en el vol. 3, #2 de Fenrir. 

[5] Donde está escrito: 

Tu que eres la hija de nuestros Dioses Oscuros 

y un Portal hacia Ellos… 

Bésame y te haré 

como un águila a su presa. 

Tócame y te haré 

como una fuerte espada que corta 

y tiñe mi Tierra con sangre. 

Saboréame y te haré 

como una semilla de grano que crece 

hacia el sol, y jamás muere. 

¡Árame y siémbrame 

con tu semilla y te haré 

como un Portal que se abre hacia nuestros Dioses! 

[6] “La diosa, Justicia, favorece a aquel que aprende de la adversidad.” Esquilo: 
Agamenón, 250. 

[7] Para una explicación del Satanismo en un contexto Eónico, refiérase a textos ONA 
como Preguntas Frecuentes Sobre la Orden de los Nueve Ángulos y Un Glosario de los 
Términos de la Orden de los Nueve Ángulos, donde está escrito: 

De acuerdo a la ONA, el Satanismo es una específica Senda de la Mano Izquierda, siendo 
uno de sus objetivos transformar, hacer evolucionar al individuo mediante el uso de 
Artes esotéricas, incluyendo la Hechicería Oscura. Otro objetivo es, a través del uso de 
la Dialéctica Siniestra, transformar al mundo, a lo causal mismo, mediante – por ejemplo 
– hacer retornar, presenciar, en lo causal, no sólo a la entidad conocida Satán, sino 
también a otros de Los Dioses Oscuros. En esencia, y por ende, esotéricamente, el 
Satanismo – como es comprendido y practicado por la ONA (presenciado por medio de 
Nexiones Tradicionales) – es una importante forma exotérica apropiada para el Eón 
actual, y por ende, útil para Presenciar Lo Oscuro. 



91 
 

¿Es la ONA una organización satanista? 

Sí, y también no. Sí, porque el Satanismo – o tal vez más correctamente, el Satanismo 
tradicional – es una de nuestras formas causales; parte de nuestra herencia; un 
importante medio exotérico para Presenciar Lo Oscuro. Pero nuestra comprensión del 
Satanismo no es aquella de los mundanos, y en los mundanos incluimos a la mayoría si 
no a todos aquellos que ahora se consideran a sí mismos “satanistas” y que por ello 
siguen al llamado “satanismo” mundano de los tipos de LaVey o Aquino. El Satanismo 
Tradicional está indicado en MSS nuestros tales como La Ontología y Teología del 
Satanismo Tradicional. 

La ONA no sólo es “satánica”, porque incluso el Satanismo Tradicional (un término que 
usamos por primera vez, hace algunas décadas, y que ahora ha sido usurpado por otros) 
es sólo una forma causal particular conectada a un Eón en particular (el actual). Esto es, 
es sólo un medio, una forma, de hacer presenciar actualmente a Las Fuerzas Oscuras; 
de provocar cambio y ayudar a nuestra evolución, individual y social. Esto es, el 
Satanismo no es sino una forma exotérica (o pública) del Eón actual – una caparazón 
externa que sólo encierra, o que puede encerrar/contener, ciertas energías siniestras, 
acausales, en un cierto lapso de Tiempo causal. Por supuesto, la mayoría de los que hoy 
profesan ser “satanistas” no tendrán idea de lo que estamos hablando aquí, lo cual es 
una razón de por qué siguen siendo mundanos. 

 

De esta manera, tendemos ahora – en esta Tercera Fase de nuestra siniestra estrategia 
Eónica de siglos de duración – a usar el término siniestro en su lugar, para describirnos 
a nosotros mismos y a la ONA en sí. Por tanto, ahora describimos al Nuevo Eón que 
buscamos traer-a-existencia, mediante nuestra subversión práctica y nuestra hechicería 
oscura, como un Eón siniestro, más que un Eón Satánico, dado que el siguiente Eón nos 
llevará más allá de nuestras actuales formas causales limitadas (más allá del Satanismo 
exotérico), y más allá de las abstracciones de los mundanos, quienes tanto gustan de 
pretender que entienden algo mediante la asignación de alguna etiqueta o de describirlo 
mediante un término, un –ismo o alguna –ología. Porque la realidad es que “nosotros” 
no podemos ser definidos en la forma simple, causal, que los mundanos quieren, y 
necesitan. 

 

NUESTRO LINAJE OTPS 

En 1908 e.v. Arnold Krumm-Heller recibió de Theodor Reuss el grado Xº de la OTO para 

Alemania y América Latina. Antes de su muerte, Krumm-Heller nombró como sucesor a 

Johannes Müller Rider "Sar Thelemako" 

Sar 'Thelemako' viaja a Cuba, donde supera un cáncer con una hierba llamada 'Anamu', 

y allí estableció sucursales de la Fraternitas Rosicruciana Antiqua, la Ecclesia Gnostica 



92 
 

Catholica y la rama de Krumm-Heller de la OTO; recibiendo los grados 3º, 33°, 90°, 97°, 

X° y O.H.O. de la OTO de Krumm-Heller.  

En dicho peregrinaje, conoce a Roberto Toca (Tal vez en 1960, en una logia en La Habana 

dirigida por Manuel del Pino Hernández).   

En 1976 Rider nombró a Roberto C. Toca (nacido el 11.1.43 en Cuba) nombró obispo del 

CCG y OHO de la OTO de Krumm-Heller; las fotografías de esta consagración muestran 

un altar tipo OTO. Toca era descrito regularmente en los artículos periodísticos como 

OHO de la OTO, 90°, 97°, y mencionado en relación con la Ley de Thelema.  

Toca abandonó el régimen comunista en Cuba, pasando un corto tiempo en España; 

Diecisiete líneas de sucesión apostólica han sido heredadas por Toca, quien aparece 

regularmente en la prensa en español junto con su esposa. El “Reverendísimo Dr. Sar 

Mar Roberto C. Toca” fue consagrado por el holandés Herman Adrian Spruit (n. 1911) el 

15 de agosto de 1982. Desde entonces se denomina “Arzobispo Primado de la Iglesia 

Católica del Rito Antioqueno”. La Ecclesia Gnostica Catholica, Memphis-Misraim, 

Fraternitas Rosicruciana Antiqua y Ordo Templi Orientis están todas incluidas en el 

“Cónclave Universal Iniciático (CUI)” de Toca.  

El día de Navidad de 1982, el médico español MANUEL CABRERA LAMPARTER fue 

nombrado Obispo por Rose y David Miller; el 3 de agosto de 1986 fue ratificado como 

"Hierofante Iniciador y Patriarca de la Iglesia Gnostica Latina (Ecclesia Gnostica 

Spiritualis) y O.H.O. de la Serenísima Gran Logia Española de la Ordo Templi Orientis - 

Tradición “Maestro Huiracocha- Krumm Heller" por Roberto Toca, en una carta que le 

confirió también dignidades del Rito de Memphis-Misraim, la Orden Martinista y la 

Orden Iluminati. 

 Entonces: LINAJE OTO.TGL 

Reuss-Krumm Heller- Muller Rider (Sar Thelemako)-Toca (Roberto I°)-Lamparter 

(Baphomet Priscillianus I°) (Aquí EL LINAJE llega a España) 

 EN ESPAÑA: 

Lamparter (Baphomet Priscilianus)- Solomon Phallos- Athanasius Parsifal Ambaktú (Luis 

Asensio)- Iacobus Lohengrim (Miguel Fernández) -Pax Pleromae CLVI. 

 CHILE: Pax Pleromae-Epiphanes Heosphoros- 

 VENEZUELA: Frater Saturnino-Frater Merlin 

 ARGENTINA:  

 Zohariel-Tau Vasily (03/07/2008) 

 Merlin-Tau Vasily (2017) 

 Epiphanes Heosphoros- Tau Vasily (el 04/07/2023) 

 



93 
 

 

 

Carta Patente de Sar Thelemako a Roberto Tocca 

 

FIN 

 

 


	Prefacio
	“Pranayama y su Paralelo en el Lenguaje, Mantrayoga”
	Traducción por Fr. Nartuin para OTPS
	[Liber IV, I, II]  Trataremos a fondo de la conexión entre la respiración y la mente cuando nos ocupemos de la Espada Mágica, pero puede resultar útil que adelantemos algunos detalles de tipo práctico. Puedes consultar varios manuales hindúes y los es...
	Isopsefia

	Por Frater Nartuin para OTPS
	Tomado de https://es.wikipedia.org/wiki/Isopsef%C3%ADa
	Valores numéricos en el alfabeto griego
	Introducción

	1. Introducción
	3. Libertad en Georg Hegel
	7. Conclusión

	8.Visión de la Voluntad en Hegel
	9.Posibles puntos en común con Crowley
	Síntesis integradora
	Referencias
	Fundamentos doctrinales, históricos y simbólicos


	1. Baphomet = La “Señora de la Tierra Oscura”
	3. Etymología esotérica según ONA
	1. Madre (creación, gestación, energía telurica)
	2. Sacerdotisa (sabiduría acausal, trance, metamorfosis)
	3. Destructora (muerte ritual, sacrificio, disolución del ego)

	7. La mujer como encarnación ritual de Baphomet
	8. Influencias posibles (desde la academia)

